
La ecología
social y radical 
de Murray 
Bookchin
UNA PROPUESTA 
ACTUAL

FLOREAL M. ROMERO 
VINCENT GERBER



La ecología social y radical de Murray 
Bookchin: una propuesta actual

Floreal M. Romero y Vincent Gerber

Prólogos de Carlos Taibo y Alfredo Apilánez

3a edición revisada y aumentada

Ensayos. Pensares Pluriversos, 2
2025



2014, Passager Clandestin 1a edición, con el título Murray Bookchin pour une écologie 
sociale et radicale
2019, Libélula Verde Ediciones, 2a edición, traducción de la 1ra. por Cristina Fernández 
Orellana, actualizada y ampliada, con el título Murray Bookchin. Por una ecología social 
y radical
2025, Books2bits, 3a edición, actualizada y ampliada de la 2a edición, por Floreal M. Romero
Calle 11 N.° 341 5º A – (1900) La Plata, Buenos Aires, Argentina
http://www.books2bits.com 
https://www.facebook.com/books2bits 
https://www.youtube.com/channel/UC-WmTLsmQELvqEkP2zEU0LQ  
editorialbooks2bits@gmail.com

2025, Floreal M. Romero y Vincent Gerber
DOI: https://doi.org//10.51438/B2Bromger2025     

IMPRESO ISBN 978-631-6720-07-8
PDF ISBN 978-631-6720-16-0
HTML ISBN 978-631-6720-14-6
EPUB ISBN 978-631-6720-15-3   

Queda hecho el depósito que establece la Ley 11.723 

Corrección ortotipográfica: Books2bits
Diseño de tapa: Leandra Larrosa y Camila Pulido
Maquetación Impreso y PDF: Federico Banzato
Maquetación automatizada HTML y EPUB: Víctor Pulido Zamora  
				      Víctor Hugo Segundo Escobar
Gestión de contenidos: Lucía Correa
Dirección de la colección: Jairo Marcos
Dirección editorial: Guillermo Banzato

Este libro fue sometido a evaluación abierta, la editorial agradece a Camino Villanueva y 
Alfredo Apilánez sus dictámenes y su compromiso para mejorar el texto.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en las publicaciones de Books2bits es exclu-
siva de los autores firmantes y no necesariamente refleja los puntos de vista de la editorial.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su almacenamiento en un sis-
tema informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio electrónico, 
mecánico, fotocopia u otros métodos, sin el permiso previo y expreso del Editor.

La ecología social y radical de Murray Bookchin: una 
propuesta actual © 2025 de Floreal M. Romero y Vincent 
Gerber está bajo una Licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompatirIgual 4.0 Internacional.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/ 

Romero, Floreal M.
   La ecología social y radical de Murray Bookchin: una propuesta actual / Floreal M. 
Romero ; Vincent Gerber. - 3a ed. ampliada. - La Plata : Books2bits, 2025.
   Libro digital, PDF - (Ensayos. Pensares pluriversos / Jairo Marcos ; 2)

   Archivo Digital: descarga
   ISBN 978-631-6720-16-0

   1. Ecologismo. 2. Marxismo. 3. Anarquismo. I. Gerber, Vincent II. Título
   CDD 577
 

http://www.books2bits.com
https://www.facebook.com/books2bits
https://www.youtube.com/channel/UC-WmTLsmQELvqEkP2zEU0LQ
mailto:editorialbooks2bits%40gmail.com?subject=
https://doi.org//10.51438/B2Bromger2025
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Agradezco a Cristina Fernández Orellana por la traducción al 
castellano de «Murray Bookchin pour une écologie sociale 

et radicale». 

Al coautor Vincent Gerber y a la editorial Passager Clandestin.

A la editorial Libélula Verde.

A Carlos Taibo y Alfredo Apilánez.

Floreal M. Romero



5

Contenido

Prólogo a la tercera edición...........................................................7

Prólogo a la segunda edición......................................................13

Para entender a Bookchin y su pensamiento..............................17

Primeros años: educación familiar y crisis económica.............18

Militante del Partido Comunista................................................19

Trotskista..................................................................................20

Disidencia: desilusión y evolución............................................20

La última disidencia marxista: una etapa decisiva 
de su pensamiento...................................................................21

La vuelta a la razón dialéctica..................................................21

¿Ambientalismo o ecologismo?................................................22

Su fecundo legado: la esmerada elaboración 
de la ecología social y el comunalismo....................................24

El Proyecto Comunalista..........................................................38

Ecología social y decrecimiento..................................................47

La sociedad de consumo: la despersonalización 
del ser humano.........................................................................48

Por una sociedad de la abundancia.........................................53

La promoción de una tecnología liberadora.............................55

Bookchin, ¿partidario del decrecimiento?................................62



6

Un proyecto político: 
el municipalismo libertario...........................................................69

La comuna autónoma y descentralizada: un reto moderno.....71

El cambio aquí y ahora: el verdadero doble poder...................73

Conclusión...................................................................................77

Anexos........................................................................................81

Anexo 1: Ecología y pensamiento revolucionario.....................81

Anexo 2: Rehacer la sociedad..................................................90

Anexo 3: Hacia una tecnología liberadora................................96

Anexo 4: La muerte de un pequeño planeta: 
el crecimiento es el que nos mata.......................................... 102

Anexo 5: ¿Qué es la ecología social?.................................... 110

Los autores................................................................................ 115

Bibliografía................................................................................ 119



7

Prólogo a la tercera edición

¿Qué tiene de valor y de vigencia la obra del pensador, historiador 
y padre de la ecología social, el neoyorquino Murray Bookchin, 
que pueda ayudarnos a afrontar los muy acuciantes retos civiliza-
torios que encaramos en el acerbo mundo actual?

Esta es, en mi opinión, la cuestión fundamental que palpita en 
el corazón del presente libro. En pos de dar una respuesta cabal a 
tal interrogante, los autores del texto, Floreal M. Romero y Vincent 
Gerber, trazan a lo largo de sus páginas una completa semblanza 
de las intensas vicisitudes de la biografía de Bookchin amén de 
una reflexión abierta acerca de la vigencia de las aportaciones 
principales de su heterogéneo pensamiento. Y la conclusión a la 
que llegan los autores —y con ellos el lector que les acompaña 
en el recorrido por la vida y obra del padre de la ecología social— 
resulta de una claridad meridiana: a pesar de haber pasado casi 
veinte años desde su fallecimiento, las aportaciones fundamenta-
les contenidas en los análisis y las propuestas de Bookchin nos 
siguen interpelando profundamente en la actualidad. Podríamos 
decir, pues, que Bookchin merece la condición de autor clásico, 
en el sentido en el que el filósofo Manuel Sacristán se refería a la 
obra de Antonio Gramsci: «un autor que tiene derecho a no estar 
de moda nunca y a ser leído siempre».

De este modo, podemos afirmar que los temas principales que 
preocuparon a Bookchin, que los autores del presente libro desglo-
san con minuciosidad, siguen siendo a día de hoy las cuestiones 



8

cruciales que afligen a cualquier persona concernida por la deriva 
suicida de la organización social capitalista. Me atrevería, por tan-
to, a afirmar que el profundo desasosiego que desprenden los fér-
tiles análisis de Bookchin acerca de la gravedad de los problemas 
que afronta la sociedad actual, brota de una lúgubre constatación: 
la certeza del autor de vivir en una sociedad cuyos fundamentos 
estructurales y mecanismos de reproducción son totalmente ab-
surdos, amén de opresores para las mayorías sociales.

Partiendo de esta certeza acerca de la irracionalidad de nues-
tra organización social y de la urgencia consiguiente de la transfor-
mación radical, se entiende mejor la pasión con la que se entrega-
ba Bookchin a la defensa de sus ideas y también quizás algunos 
rasgos desabridos o impacientes de su compleja personalidad.

La honda preocupación que se deriva de una evidencia seme-
jante se veía, en el caso de Bookchin, agravada incluso por el he-
cho de ser uno de los pioneros en el campo de la izquierda social 
en otorgar la preeminencia que merece al ecocidio rampante que 
presenciamos en tiempo real. De ahí que fuera el pilar fundamen-
tal de su fecundo pensamiento la constatación de que estamos 
ante un organismo patológico, que se halla en un proceso ace-
lerado de degradación de su metabolismo con la naturaleza que 
podría desembocar en un choque inminente y catastrófico con los 
límites biofísicos que posibilitan nuestra supervivencia en el tercer 
planeta del sistema solar. La vieja disyuntiva luxemburguiana en-
tre la urgencia, cada vez más apremiante, de una transformación 
social radical y el descenso inexorable hacia la barbarie resultaba, 
para alguien tan «dolorosamente» consciente de la gravedad de 
la hora, más candente que nunca. La voluntad de comprensión 
de los motivos de esta «absurda demencia», el consiguiente én-
fasis en sus acerbas consecuencias para las condiciones de vida 
de las clases populares y la necesidad perentoria de organizar la 
batalla contra el Moloch fueron, sin duda, las pulsiones primarias 



9

que empujaron a Bookchin a entregar sus mejores desvelos a la 
lucha anticapitalista y a la organización de un movimiento social 
realmente antagonista.

Y en esta angustiosa encrucijada, entre la gravedad del mo-
mento histórico y la insuficiencia de las propuestas alternativas 
que pugnan por combatir a la «bestia», los caminos que transita 
Bookchin continúan, a día de hoy, siendo los únicos que permiten 
atisbar un horizonte de superación de la barbarie que procuran las 
que Marx denominaba «heladas aguas del interés egoísta».

Entre estos atisbos certeros del pensador neoyorquino habría 
que destacar dos rasgos que, como resaltan Romero y Gerber, 
nos siguen interpelando en la actualidad a los que anhelamos una 
transformación social radical.

En primer lugar, la constatación, frente a las componendas re-
formistas o gradualistas, de la absoluta incompatibilidad entre el 
actual modo de organización de la vida social y cualquier noción 
mínimamente viable de metabolismo socioecológico. Bookchin no 
se llamaba pues a engaño acerca de los cantos de sirena en los 
que caen los que albergan esperanzas en la reformabilidad del 
capitalismo, en la quimera de su reverdecimiento o de la posibi-
lidad de poder utilizar el dinero para «cosas buenas», a través 
de inversiones públicas hacia imaginarias «transiciones energé-
ticas». De ahí su impaciencia —y en ocasiones iracundia— con 
los ecologistas y los sedicentes izquierdistas que pensaban en la 
posibilidad de atenuar la agresión del capital, mediante reformas 
emprendidas por el Estado burgués, sin extirpar de raíz las «en-
trañas de la bestia».

Y, en segundo lugar —y en parte sin duda relacionado con lo 
anterior—, la postura de Bookchin acerca de la forma que debería 
adoptar una organización social antagonista se funda en la certeza 
de tener que «volver a empezar de nuevo», y en la necesidad de 



10

construir una fuerza social revolucionaria en medio del marasmo 
presente de lo que en su momento —aunque ahora produce son-
rojo utilizar el término— se conoció como izquierda revolucionaria.  

Un rasgo destacable de la riqueza del planteamiento de Book-
chin reside, pues, en la férrea defensa de la necesidad de superar 
las artificiales fracturas y los «diálogos de sordos» existentes entre 
las dos tradiciones principales del movimiento obrero —marxismo y 
anarquismo—, en pos de fusionarlas con los movimientos sociales 
genuinamente emancipadores en un único frente anticapitalista.

De ahí también la crítica ácida —que le causó múltiples sinsa-
bores—, pero certera, que planteó al culto al trabajo de la izquier-
da tradicional, a su fetichismo obrerista-sindical y a su creencia 
ahistórica en un proletariado mitológico y ya inexistente en las so-
ciedades «desarrolladas». Sin duda alguna su aguda inteligencia 
percibía con claridad que, en el contexto de la degradación ace-
lerada de la acumulación de capital y de la pérdida de centralidad 
del trabajo productivo, la lucha de clases «dentro de la fábrica» ya 
no era en absoluto el centro de la esperanza emancipadora.

La propuesta transformadora de Bookchin se sitúa, pues, en 
las antípodas del sectarismo predominante en las dos fracciones 
del movimiento obrero histórico y aboga por recuperar lo mejor 
de ambas tradiciones: el análisis magistral de Marx de las contra-
dicciones insolubles de la organización social capitalista y de la 
explotación del hombre por el hombre; y, por otro lado, la defen-
sa acérrima de la pertinencia del carácter autogestionario de la 
tradición anarquista y la vigencia absoluta de su crítica feroz del 
Estado burgués y del carácter despótico de la organización jerár-
quica del Príncipe del proletariado. Bookchin se sitúa, por tanto, en 
las antípodas de la anquilosada pulsión autoritaria y centralizada 
del marxismo leninismo —véase su certera y totalmente vigente 
crítica al obrerismo «trasnochado» en su panfleto Escucha, mar-
xista—; pero también del escapismo romántico y autorreferencial 



11

de ciertas corrientes libertarias, herederas de las pulsiones irracio-
nalistas presentes en los restos del naufragio del 68. Sirva como 
botón de muestra su destemplada, pero justa, diatriba contra la 
ecología profunda y la incipiente deriva metafísica y orientalista 
del hipismo «yogui» y pequeñoburgués.   

A partir de estas dos constataciones, ambas de candente ac-
tualidad, se constata la completa vigencia del pensamiento de Mu-
rray Bookchin, a la vez que se deduce la profundidad de sus pre-
monitorios análisis ecosociales y la pertinencia de sus propuestas 
políticas concretas.  

De su completa oposición hacia la hipótesis marxista-leninista 
de la posibilidad de conquista y transformación revolucionaria del 
irreformable estado burgués y de su distancia hacia el «espontaneís-
mo» libertario, se deriva, en definitiva, su propuesta de organización 
político-social comunalista. Partiendo, por tanto, como destacan 
Romero y Gerber, del «lugar donde se vive, a partir de las formas 
asociativas de los barrios, con una cultura imbuida de lazos direc-
tos y emotivos, o sea del Municipio Libre», Bookchin propone cons-
truir un nuevo tejido organizativo asambleario «desde abajo» que 
funja de embrión de una nueva organización social anticapitalista.

Y, en segundo lugar, de su profundo conocimiento del engra-
naje básico del capitalismo, que no es el «crecimiento» ni tampo-
co la tecnología en sí misma sino la valorización infinita del valor 
a través de la explotación del trabajo asalariado —el vampiro de 
trabajo vivo, en los gráficos términos de Marx—, se deriva su plan-
teamiento teórico de la ecología social. En ella plantea el espino-
so tema del aprovechamiento del aparato científico-técnico de la 
sociedad moderna, llegando a una conclusión profundamente ra-
cional acerca de la posibilidad de que, en palabras de los autores, 
«la tecnología podría desempeñar un papel liberador si se sustra-
jera a los imperativos del beneficio capitalista». La certeza anterior 
toma pie en la posibilidad cierta de satisfacer las necesidades bá-



12

sicas de toda la población con un uso racional —una «regulación 
selectiva»— de los enormes avances de la ciencia moderna y de 
las tecnologías existentes. Tal mutación radical nos transportaría 
a una sociedad de la abundancia, capaz de dotar a la humanidad 
de la posibilidad material para liberarse del yugo que representan 
el trabajo penoso y la esclavitud asalariada.

Como colofón de esta somera exploración de la actualidad de 
su pensamiento, es menester constatar que Bookchin seguramen-
te hubiera puesto reparo, como señalan Romero y Gerber, a la 
ambigüedad de la propuesta «decrecentista». El motivo que sus-
tenta tal aseveración toma pie en el desenfoque del planteamiento 
teórico y de las propuestas del decrecimiento, que no van a la 
raíz del problema que quieren atajar, ya que ponen el acento, casi 
exclusivamente, en la necesidad de reducción del metabolismo 
socionatural. De este modo, se olvida que es en la «primera con-
tradicción» —el aumento de la «composición orgánica del capital, 
del trabajo muerto en relación al trabajo vivo»— donde reside el 
código genético del sujeto automático capitalista que provoca la 
destrucción de la naturaleza y el expolio de sus recursos y fuentes 
de energía. El ecocidio sería en definitiva una «segunda contradic-
ción», consecuencia de la primera. Esta certeza  que constituye, 
sin duda, un pilar fundamental del pensamiento de Bookchin, le 
convierte en un autor «incómodo», como señalan Romero y Ger-
ber, para la tendencia decrecentista hegemónica en las corrientes 
mayoritarias del ecologismo «consecuente».

Las razones someramente esbozadas deberían ser suficien-
tes, en fin, para fundamentar la pertinencia del retorno a la obra 
y a las ricas aportaciones de Bookchin y, en consecuencia, para 
celebrar el acierto de glosar los principales rasgos de su fecundo 
pensamiento que acometen los autores del presente libro.

Alfredo Apilánez



13

Prólogo a la segunda edición

Creo que, por fuerza, la versión original de este libro tuvo que ser 
bien recibida en Francia. Y ello por una razón fácil de explicar: el 
eco que en ese país ha tenido la obra de Murray Bookchin ha sido 
de siempre reducido, de tal manera que la rápida, pero eficiente, 
operación de rescate acometida al respecto por Gerber y Romero 
tenía necesariamente que dar sus frutos. Admitiré de buen grado 
que el escenario español, y con él la posibilidad de acogida de 
un trabajo como éste, es moderadamente distinto, siquiera sólo 
sea por una razón principal: entre nosotros menudean, es cierto, 
las traducciones de Bookchin, aun cuando, y en sentido diferente, 
quepa discutir si es un autor realmente leído y, más aún, si sus 
textos han suscitado la discusión que merecen. Hora es ésta de 
hacer votos para que un trabajo como el que ahora prologo tenga 
el efecto saludable de interesar por la obra de Bookchin al inci-
piente decrecentismo celtibérico y se sume a la atracción que esa 
obra ha suscitado por efecto de su influencia, muy notable, en la 
gestación del «confederalismo democrático» que ha adquirido car-
ta de naturaleza en Rojava, en Siria, en el seno de comunidades 
con mayoría de población kurda.

Estoy obligado a subrayar que el libro que el lector tiene entre 
sus manos aporta, antes que nada, y ciertamente, una explica-
ción sugerente de por qué Bookchin es, en efecto, un precursor 
del decrecimiento. Pero, a mi entender, de rebote constituye, al 
mismo tiempo, una muy sugerente introducción a la obra entera 



14

de nuestro autor. Gerber y Romero nos recuerdan, de cualquier 
modo, y voy a por la primera dimensión que acabo de glosar, la 
apuesta de Bookchin en provecho de una reducción progresiva del 
tamaño de las ciudades, su defensa de la fusión entre éstas y el 
campo, el deseo de alentar una reducción paralela del tiempo de 
trabajo, el objetivo de propiciar la generación de bienes duraderos 
o el designio de promover el asentamiento de un modo de vida 
alternativo. Creo que la lectura de los trabajos de Bookchin es im-
portante a efectos de darle savia nueva a la, cada vez más visible 
y activa, corriente libertaria que se hace valer dentro de los movi-
mientos e iniciativas decrecentistas, y a la hora de imprimir a éstas 
un sentido más radical y revolucionario. Al respecto. Bookchin se 
pronuncia con claridad por la expansión de las iniciativas de apoyo 
mutuo, por una democracia municipal ejercida a través de asam-
bleas ciudadanas y por una federación de ecocomunidades, frente 
a las corrientes que, cabe entender, postulan un decrecimiento de 
carácter personal y poco cuestionador del orden capitalista impe-
rante. Importa mucho subrayar al respecto —lo hacen los autores 
de este libro— que la contestación del crecimiento y sus miserias 
que está presente en la obra de Bookchin acarrea, por necesidad, 
una contestación paralela de la institución Estado, y del Estado-
nación centralizado, realizada desde la perspectiva de una defen-
sa franca de la democracia directa.

Sin embargo, Gerber y Romero en ningún momento ocultan 
que nos hallamos ante un autor polémico. No creo que esta cir-
cunstancia opere en detrimento, en modo alguno, del interés que 
debe suscitar la obra de Bookchin. Antes bien, me parece que es 
un acicate para promover debates que, por necesarios, sería la-
mentable rehuyésemos. Ahí están, por ejemplo, los que afectan al 
papel que debe corresponder a los sindicatos —denostados por 
Bookchin como maquinarias de integración en el sistema—, a la 
defensa, por nuestro autor, de lo que algunos han entendido que 



15

era una suerte de anarquismo militantista reñido con los elemen-
tos hedonistas que habrían acarreado la contracultura y otros mo-
vimientos parejos, o —y ésta es una discusión que me parece me-
nos interesante— a una eventual participación de los movimientos 
alternativos en las elecciones municipales.

Con todo, me parece que, de entre las polémicas suscitadas 
por Bookchin, la más relevante es, sin duda, la de la tecnología y 
sus potencialidades, por lo que hace a su proximidad con la pers-
pectiva del decrecimiento. De ella dan cumplida cuenta Gerber y 
Romero. Confesaré que, con las cautelas que procedan, me sien-
to más próximo del Zerzan que afirma que todas las tecnologías 
creadas por el capitalismo llevan por detrás la impronta de la di-
visión del trabajo, de la jerarquía y de la explotación, que de la 
idea bookchiniana —bien es verdad que expresada con muchos 
matices— que sugiere que a muchas de aquéllas, o a algunas 
de aquéllas, es posible atribuirles una condición neutra. Sospecho 
que Bookchin, que en modo alguno ignoró el sinfín de usos perver-
sos de la tecnología, cuando no criminales, habría ido cambiando 
sus percepciones de haber vivido unos años más, y lo hubiera he-
cho, en singular, de haber considerado seriamente el riesgo de un 
colapso general, con sus consecuencias en materia de reducción 
de energía ofertada y de imposibilidad de empleo de muchas de 
las tecnologías de las que hoy el sistema dispone.

Acabo con una recomendación encarecida que se sigue de la 
lectura de la obra de Gerber y Romero: la de que hay que acer-
carse a los libros de Bookchin. Confesaré al respecto que, cuando 
hace unos meses puse manos a la tarea de redactar un libro muy 
breve relativo a la historia del anarquismo español, el texto más 
iluminador con el que me topé en lo que se refiere a las percepcio-
nes de nuestros libertarios sobre el trabajo, sobre el tiempo, sobre 
el bienestar, sobre el hedonismo y sobre la mercancía llevaba la 
firma de Murray Bookchin. Nuestro autor combinaba en esas pági-



16

nas su conocimiento del movimiento anarquista local y la originali-
dad de sus percepciones en lo que hace a cómo los seres huma-
nos se han relacionado entre sí, y con el medio, en las sociedades 
precapitalistas y en las que hoy tenemos la desgracia de padecer.

Carlos Taibo, enero 2019



17

Para entender a Bookchin 
y su pensamiento

Para entender cómo Murray Bookchin consiguió hilar y poner a 
nuestra disposición uno de los pensamientos revolucionarios más 
vivos desde el siglo XIX, complejo y a la vez coherente, perspicaz 
sin ser dogmático, hemos de situarlo histórica y geográficamen-
te, como siempre que queramos conocer el pensamiento de una 
persona relevante, en cualquiera de los campos tan diversos de 
la creación humana.1 Su reflexión se sitúa en el mismísimo co-
razón del pensamiento más imprescindible hoy en día: la propia 
supervivencia de nuestra especie, lo que supone, en realidad, la 
realización histórica del auténtico vivir de cada cual junto con los 
demás y de la sociedad con la naturaleza. Más de 70 años de 
recorrido militante hacen de él un puente entre los hitos insepara-
bles e ineludibles de las dos flagrantes e íntimas contradicciones 
del capitalismo: por un lado la antinomia interna y por otro la anti-
nomia externa. O sea por un lado, la brutal desarticulación social 
en su período de desarrollo y asentamiento para crear e integrar 
a la clase obrera, con su consiguiente y contundente resistencia 
popular en la que participó hasta 1948. Por otro lado, el continuo 
y máximo saqueo de la naturaleza que denunció, y de la inminen-
te catástrofe ecológica de la que avisó, de no acabar pronto con 

1   Este capítulo es una versión corregida del publicado originalmente en 
https://www.15-15-15.org/webzine/2017/12/14/la-importancia-del-anarquis-
mo-espanol-en-el-pensamiento-de-murray-boockchin/

https://www.15-15-15.org/webzine/2017/12/14/la-importancia-del-anarquismo-espanol-en-el-pensamiento-de-murray-boockchin/
https://www.15-15-15.org/webzine/2017/12/14/la-importancia-del-anarquismo-espanol-en-el-pensamiento-de-murray-boockchin/


18

el desarrollismo a ultranza promovido por la propia e imparable 
lógica capitalista. Pero a Bookchin nunca le bastaría con analizar 
y denunciar al entramado de la sociedad desviada por el capita-
lismo. Para él la herramienta más adecuada para acabar con el 
mayor peligro que haya sufrido la humanidad desde su emergen-
cia es el campo político, en su sentido original de autogestión de 
los asuntos de la polis. En política no existe vacío de poder y, para 
Bookchin, hemos de aprender e ir creando palmo a palmo, con 
esmero y tenacidad, una sociedad comunalista libre. Esto supone 
una reflexión y una labor muy superior a la de pensar que lo con-
seguiremos con solo arrojar al capitalismo por la borda. Por todo 
ello, quizás lo que tengamos que recordar de ese fecundo recorri-
do creativo es la capacidad de Murray Bookchin por encauzar su 
tenaz empuje vital de forma dialéctica, entre el actuar y el pensar.

Primeros años: educación familiar y crisis económica
Murray Bookchin nació en Nueva York el 14 de enero de 1921, 

en una familia de inmigrantes judíos, su padre provenía de Bielo-
rusia y su madre de Lituania. Si bien Bookchin llegaría a dar clases 
en algunas universidades de Estados Unidos, nada lo predesti-
naba a ello si lo miramos desde el punto de vista de la normali-
dad académica. En realidad el sustrato que hizo crecer a Bookchin 
y que lo propulsó fue un ambiente familiar un tanto caótico, y a la 
vez cargado de preocupaciones y esperanzas revolucionarias en 
los años 20 y 30 del pasado siglo. Su abuela inmigrante rusa, judía 
no practicante y revolucionaria, «fuerte y estricta», fue la que, ape-
nas nacido, se encargaría de brindarle cariño y dedicación. Así, 
sus nanas a la hora de dormir eran himnos revolucionarios, canta-
dos con énfasis y emoción. Luego leería con pasión los escritos de 
sus héroes como Lenin, Rosa Luxemburgo, Karl Liebnecht y Trots-
ki antes que los de Washington o Lincoln. Como diría Bookchin 
«básicamente, mi familia me educó en la revolución». En 1930 



19

falleció su abuela y en 1934 se divorciaron sus padres. En plena 
crisis personal estalla la otra crisis, la social: la Gran Depresión, 
con un Partido Comunista en auge y muy combativo cuya misión 
era guiar a la clase trabajadora sobre los pasos de las luchas de la 
Unión Soviética, «el paraíso de los trabajadores». Introducido por 
un joven pionero del partido, encontró en el Partido Comunista la 
familia que había perdido, y en Marx el padre en el que plasmaba 
la imagen de todo el amor que le otorgaba su abuela. Por lo que 
Bookchin se vio encaminado en una desbordante actividad mili-
tante, como en un río tumultuoso y para el resto de su vida.

Militante del Partido Comunista
Cuando se encontró con apenas recursos económicos para vivir 

y ayudar a su madre, el PC le ofreció vender prensa, salvándole 
económicamente por lo menos durante un tiempo. Su formación mi-
litante empezaría vendiendo la prensa y escuchando con ansias de-
bates y discusiones en los frecuentes mítines que se daban por do-
quier. Una formación debidamente reforzada cuando se apuntó como 
alumno entusiasta a la Escuela de los Trabajadores, con una educa-
ción intensiva sobre los fundamentos filosóficos y sociales del mar-
xismo, la economía política y el leninismo. Acabaría siendo director 
educativo de los Jóvenes Pioneros en 1934, o sea, con quince años.

Pero las vueltas que le daba Stalin a su estrategia interna-
cional se hacían cada vez más contradictorias y en su mente no 
tardarían en abrirse fisuras de dudas, sobre todo cuando Stalin 
optó por las alianzas con los partidos reformistas, otrora denuncia-
dos como fascistas. Había perdido la fe en el Partido Comunista, 
pero no en la revolución. Él no desfallecería como muchos otros lo 
hicieron, sino que ese desconcierto y ese dolor tan penosos le im-
pulsarían para explorar otras vías, empezando por aquellas más 
próximas: el trotskismo. Así empezó su dialéctica revolucionaria.



20

Trotskista
El  encuentro  con los anarquistas españoles se hizo debido 

a las dudas en cuanto a la veracidad de las informaciones que 
le llegaban desde España. Así pues, llegó a pensar que estaba 
sucediendo algo más que una guerra civil. La palabra anarquista 
era para él una incógnita y aún más al estar asociada al proleta-
riado y a la organización, por lo que devoró los libros tanto de G. 
Orwell, Homenaje a Cataluña, como unos cuantos más escritos en 
aquella época. Y cuanta más información le llegaba más odiaba a 
los comunistas que habían sofocado esa revolución y más crecía 
su admiración por los anarquistas, protagonistas de «la revolución 
proletaria más importante de la historia». En 1938, Bookchin se-
guía apoyando a los trotskistas: el proletariado, cansado de tantas 
guerras se uniría a ellos y harían la revolución, aunque luego cu-
riosamente Trotski apoyaría la invasión de Polonia y de Finlandia 
por la Unión Soviética. Para ganarse la vida y seguir la vía de su 
nuevo partido de organizar a las masas, Bookchin se fue a traba-
jar en un sector duro de la industria: una fundición, llegando a ser 
delegado sindical.

Disidencia: desilusión y evolución
Muerto Trotski, asesinado por orden de Stalin en agosto de 

1940, la IV Internacional decidió seguir con el programa, pero en 
1943 se hicieron patentes las discrepancias. Después de la guerra 
se volvió muy activo en el sindicato UAW (Union Auto Workers), 
pero al observar la actitud reformista de los trabajadores durante 
la gran huelga de General Motors en 1948, terminó por rechazar 
las ideas de la hegemonía del proletariado y la vanguardia de la 
clase obrera y rompió con el trotskismo.

Había ganado la patronal y tomaría medidas para que esto no 
volviera a ocurrir, integrando a los trabajadores y haciéndoles par-



21

tícipes de los beneficios de la empresa como cooperativistas. Para 
Bookchin esta fue, de una buena vez, la demostración de que el 
proletariado no era revolucionario y que se había convertido en 
una pieza más de la maquinaria capitalista. Se le vino abajo todo 
ese mundo que lo mantenía de pie desde los nueve años de edad, 
en lucha contra el capitalismo. Empezó a considerar el marxismo 
como una ilusión y una pura falacia, por lo menos esa parte del 
marxismo que fundaba su creencia en un proletariado socialista 
redentor de la humanidad.

La última disidencia marxista: una etapa decisiva 
de su pensamiento

Por otra parte, con las bombas de Hiroshima y Nagasaki, el ca-
pitalismo había alcanzado y caído en una barbarie jamás imagina-
ble unos cuantos años antes. A vueltas con la dialéctica, Bookchin 
no bajaría los brazos. Se juntó con otros disidentes trotskistas para 
formar un grupo de reflexión, alentado por unas de las últimas su-
gerencias de Trotski en la que llegó a decir, acertadamente, que si 
la última guerra no acababa con una revolución habría que «revisar 
nuestra concepción de la época actual y de las fuerzas motoras».

La vuelta a la razón dialéctica
En los años 50 en EE.UU. la sociedad capitalista se había ade-

lantado a la de los demás lugares del mundo. Gracias a una ofensiva 
sin precedentes del capitalismo estadounidense al aplicar el plan 
Marshall en una Europa totalmente destruida, su industria estaba 
en plena expansión y las ciudades no dejaban de crecer, lejos de 
colapsar como muchos marxistas pensaban que iba a ocurrir. Este 
plan se aplicó por dos motivos: deshacerse de sus sobrantes pro-
ducidos por una economía de guerra y para contrarrestar la influen-
cia soviética y sus aliados comunistas en los países occidentales.



22

Partiendo de estas constataciones, había pues que retomar el 
concepto de razón dialéctica como filosofía de desarrollo orgáni-
co. Aquella que mira tanto hacia el pasado como también hacía el 
futuro, basándose en la descripción del «proceso de separación e 
incorporación que impulsa el avance del desarrollo: de aquello que 
existe, de aquello que lo contradice y del nuevo producto transfor-
mado por su interacción que preserva lo que es valioso de ambos» 
(Bookchin, 1990). Esa era la razón dialéctica previa a la Ilustración 
con toda su carga ética para la crítica.

Pero más allá de la crítica también había que infundir la espe-
ranza, la alternativa a la deshumanización de  lo que ahora es, o 
sea, lo ético que podría ser. Apremiaba ir apostando por la coo-
peración en contra de la competición, por el fin contenido en los 
medios, por el fondo por encima de la forma, por la democracia 
real, el cara-a-cara en contra del espectáculo electoral y su tras-
tienda burocrática. O sea, una vía hacía un socialismo ético  en 
lugar del científico por el que en otros tiempos apostó Marx. Es 
esa inflexión en el pensamiento de Bookchin la que le llevaría a 
acercarse al anarquismo por reflexión propia y antes de ahondar 
en sus teóricos.

¿Ambientalismo o ecologismo?
El urbanismo de los Estados Unidos de posguerra, todo en-

tregado a los medios de transporte y sobre todo a los coches, 
la separación entre lugar de trabajo y estancia, una arquitectu-
ra de acero y cristal volcada hacía vertiginosas alturas, todo ello 
contribuía al despilfarro y a depender de sistemas energéticos de 
tamaños proporcionales a esa magnitud, a esa centralización y 
concentración. No solamente las plantas de energía nuclear supo-
nían un peligro grave para la humanidad por su total inseguridad, 
sino que la energía fósil concentrada estaba contribuyendo a otro 
tipo de amenaza planetaria. 



23

En la década de 1950 se unió a un grupo de marxistas disiden-
tes alemanes cuya figura tutelar era Josef Weber, el Movimiento 
por una Democracia de Contenido (Movement for a Democracy of 
Content), que gravitaba en torno a la revista Dinge der Zeit y su ver-
sión estadounidense Contemporary Issues. En esta revista publicó 
en 1952 un artículo sobre El problema de los productos químicos en 
los alimentos, un tema inédito para la época, y continuó en los años 
cincuenta y principios de los sesenta sus investigaciones sobre los 
peligros medioambientales —la contaminación, la concentración ur-
bana, agricultura química— para la salud humana, que dieron lugar 
a dos libros, siendo el primero: Nuestro entorno sintético en 1962, 
que apareció unos meses antes del best-seller de Rachel Carson 
sobre el mismo tema Primavera silenciosa. Dicho de paso, un éxito 
pero que, según las propias palabras de Bookchin, «silenciaría» su 
obra por su carencia de radicalidad que contentaba a todo el mundo.

En su segundo libro, Crisis in our cities, escrito en 1964 y pu-
blicado en 1965, avisaba que a lo largo del siglo XIX se habían 
lanzado 260 billones de toneladas de dióxido de carbono a la at-
mósfera. Con esta cifra venía a alertar, antes de que estuviera de 
moda, sobre las consecuencias del «efecto manta» producido por 
el dióxido de carbono, «a aumentar la temperatura de la atmósfe-
ra al interceptar las ondas de calor emitidas por la tierra». Y «[…] 
el aumento en la atmósfera podría incluso derretir los casquetes 
polares y provocar la inundación de los continentes, debido al cre-
cimiento del mar».

Este gran e innovador hallazgo que Bookchin elaboró hace 
más de medio siglo, con esmero y dedicación, como todos aque-
llos a los que accedió, se ha convertido hoy en día en el único 
gran desafío medioambiental de la humanidad. Pero hoy es una 
lucha en que todas las personas tenemos que contribuir sin mi-
rar a los lados con las orejeras bien puestas. Así pues, una vez 
más, todas las personas, a bombo y platillos, ricas y pobres, se 



24

ven arrastradas al unísono por los dirigentes del mundo entero en 
una cruzada ecologista en contra de un supuesto enemigo común: 
el cambio climático. Un gran paralelismo con la lucha común en 
contra del terrorismo. De lo que se trata es evitar a toda costa el 
ir a la raíz común de todos los problemas: las estructuras econó-
micas y sociales del capitalismo. Si alguna vez se pudo asimilar el 
ecologismo a un movimiento subversivo, como en los años 70 del 
pasado siglo, no podemos más que constatar su muerte clínica. 
En primer lugar, la falta de claridad hizo que se confundieran las 
dos corrientes divergentes de sensibilidad ecologista: la ecologista 
y la medioambientalista. Así pues, por falta de un riguroso análisis 
estructural y adhesión a un movimiento radical, fue reducida esta 
última tendencia a la simple defensa del medioambiente, protec-
ción de la naturaleza, auto-reducción de los gastos energéticos y 
desechos, reciclaje, uso de energías y tecnologías alternativas, 
pero no solamente. Las ecotécnicas (small is beautiful) fueron sus-
traídas de su objetivo inicial descentralizador y de su propósito 
de ir en contra de las grandes corporaciones energéticas hasta 
verse asimiladas por ellas y por el Estado. Así como también la 
agricultura ecológica y otras alternativas se vieron perfectamente 
asimiladas por la razón instrumental del capitalismo verde que vio 
en ellas un mercado nuevo, una fabulosa fuente de ingresos y 
un objeto más para la valorización del valor. La vuelta de tuerca 
siguiente sería canalizar la otra corriente más radical y convertirla 
en una fuerza política dentro de las instituciones del Estado, hasta 
dejarla inoperante como es el caso hoy en día.

Su fecundo legado: la esmerada elaboración 
de la ecología social y el comunalismo

Pero, una vez más, gracias a su constante presencia en el 
terreno de las luchas, el pensamiento dialéctico imbuido de ética 
de Murray Bookchin siempre estaba alerta y nunca la crítica había 



25

predominado del todo sobre una visión alternativa a esta sociedad 
altamente destructora, contaminante, simplificadora, centralizado-
ra y uniformadora. A una crítica determinada, le tenía que corres-
ponder una respuesta de lo que tenía que ser y una idea de cómo 
alcanzar ese propósito, o sea, de una estrategia. Así pues, con sus 
investigaciones y sus reflexiones llegaría a dar con el anarquis-
mo, aunque lo absorbería de segunda mano gracias a las lecturas 
de las obras de Mumford, quien citaba a menudo a P. Kropotkin. 
Luego, porque habiendo rechazado la versión mesiánica del pro-
letariado y la filosofía del materialismo histórico de Marx, más se 
adelantaba en la reflexión y más se acercaba a esa filosofía social, 
siempre con la mente predispuesta por el impactante recuerdo de 
sus lecturas sobre la revolución española y el papel predominante 
de los anarquistas. A diferencia de Lewis Mumford, el reconocido 
arquitecto de origen alemán E. A. Gutkind se definía abiertamente 
como anarquista y fue él quien acuñó el término de ecología so-
cial que adoptaría Bookchin. Este autor, como otros muchos fun-
damentalmente libertarios, le aportaría elementos decisivos para 
elaborar y afinar dicha ecología social y también, más tarde el mu-
nicipalismo libertario. Sus reflexiones en torno a los enormes pro-
blemas generados por las megalópolis fueron, sin duda, las que le 
llevarían a la conclusión de que una sociedad ecológica no podía 
serlo si no fuera descentralizada. El crecimiento hipertrofiado de 
las ciudades despojaba a la naturaleza de su complejidad, de sus 
ecosistemas simbióticos, simplificándola hasta que ya no pudiera 
sostener ciertas formas de vida, aún aquellas más simples. Una 
sociedad centralizada, autoritaria y conformista es propensa al co-
lapso. Por lo contrario la diversidad promueve, tanto en lo social 
como en el ámbito natural, estabilidad, resistencia y capacidad de 
resiliencia.2 Así pues Bookchin veía una intensa convergencia en-

2   Según el anarquista Herbert Read «El progreso se mide por el grado 
de diferenciación de la sociedad. Si el individuo es una unidad en una masa 



26

tre anarquismo, ecología y filosofía dialéctica. Así es como nació, 
escrito de la mano de Bookchin en 1964, el primer manifiesto de 
política ecológica radical: Ecology and Revolutionary Thought.

La fuerte influencia del anarquismo español
Conociendo la obra de Bookchin y sus exigencias en cuanto 

a las necesidades concretas de organización y compromiso, po-
demos afirmar que los anarquistas españoles han sido la pieza 
maestra, la piedra de toque de su genial propuesta política eco-
lógica radical. Sobre todo si nos referimos a la organización del 
Municipalismo Libertario en cuanto a estructura y funcionamien-
to federal y confederal, partiendo de la autonomía local basada 
en el compromiso de las individualidades. Y es este ejemplo de 
anarquismo social organizado en la CNT el que opuso Bookchin 
a los comunistas a lo largo de sus frecuentes debates y desde 
que se salió del trotskismo hasta los últimos maoístas, pasando 
por los castristas. Esos mismos que trataban al anarquismo de               
«pequeño-burgués» —igual que la izquierda, en general, trataría 
al incipiente movimiento ecologista— no podían concebir una fuer-
te organización sin el politburó y su férrea estructura piramidal. Y 
es que, para colmo, al final toda esta organización de «la obedien-
cia y el orden», según las propias palabras de Engels, todo este 
sacrificio inmolador no fue más que para unas revoluciones mo-
dernizadoras, un titánico intento de unas sociedades campesinas 
para alcanzar a las sociedades industriales.

Aparte de la fuerte capacidad organizativa del proletariado del 
estado español, Bookchin le daba mucha importancia a la inmen-
sa tarea de contracultura desarrollada por los anarquistas desde 
principios del siglo XX hasta los años treinta en los sindicatos, las 

aglutinada, su visiòn resultará limitada opaca y mecánica. Si el individuo es 
una unidad por sí mismo… podrá desarrollar ... de una manera consciente su 
fuerza vitalidad y alegría» (citado por Bookchin, 1986a).



27

escuelas racionalistas y los ateneos. Algo que compararía con la 
que, de alguna manera, se estaba desarrollando en su país en esa 
época de los 60.

Así pues, se acercaría a la Liga Libertaria en Nueva York don-
de conoció de primera mano y de manera más íntima a la revo-
lución española por Russell Blackwell, quien llegó a pertenecer 
al grupo Los Amigos de Durruti. Pero se hubiese entusiasmado 
y enamorado todavía más de la revolución española de haber-
se enterado de su desconocido proyecto ecologista radical, tan 
cercano a ese propuesto por la ecología social y llamado: «urba-
nismo social». En los años 1930 Isidoro Martínez Rizo, ingeniero 
industrial de la CNT, demuestra que las grandes ciudades devoran 
una gran cantidad de energía y que «cuanta más gente viva en 
una ciudad, más consumirá por habitante». La metrópolis provoca 
una creciente distancia entre el centro y las zonas de residencia, 
por lo que los habitantes dependen de los transportes públicos, 
lo que a su vez genera un intenso volumen de desplazamientos. 
También observa cómo el divorcio entre campo y ciudad sitúa a 
la ciudad en un estado de total dependencia respecto al campo, 
de lo que deduce que «el complicado mecanismo de cambio y la 
distribución pueden generar hambre en una gran ciudad». Con 
lo cual, la ciudad debe alcanzar cierto grado de autonomía como 
cuerpo biológico integrado en el medioambiente. Y no solamente 
se piensa en términos energéticos y, de manera más general, eco-
lógicos, sino también en términos políticos. Según los cálculos de 
Martínez Rizo, una ciudad como Barcelona debería tener menos 
de cien mil habitantes para alcanzar esa autonomía, ese espacio 
agradable y sano, esa integración biológica y, a la vez, esa funcio-
nalidad democrática y autogestionada como municipio libre. Tras 
estudiar los recursos locales (agrícolas, energéticos y de materias 
primas), el proyecto de urbanismo social propone una nueva ar-
quitectura, plantar árboles y crear huertos para una mejor higiene 



28

general. Le seguirá la descentralización de las propias ciudades 
para favorecer la toma de decisiones por parte de las asambleas 
de barrios y fábricas. El federalismo, por su parte, permite articular 
la organización de la ciudad y, a continuación, del territorio y luego 
el confederalismo (Martínez Rizo, 1932; Masjuan Bracons, 1992).

Toda una estrategia flexible, con capacidades innovadoras, 
elaborada no por intelectuales afamados sino por la inteligencia 
colectiva de los de abajo, de los hijos del pueblo. Desarrollada 
emocionalmente al calor de la acción, tanto en las luchas pro-
letarias y ecologistas como en las alternativas, con la estrecha 
complicidad de un objetivo común: el comunismo libertario inspi-
rado en los comunes de los pueblos y aldeas (Concejos abiertos, 
etc). Este movimiento, al encontrarse aislado, fue destruido por 
el capital vestido con su traje pardo: el fascismo. Pero hemos de 
recordar que antes supo luchar, crear, perdurar e incluso crecer 
durante más de siete décadas, generación tras generación. Para 
ello, la cultura libertaria desempeñó un papel central, y ello en to-
dos los aspectos de la vida, en el quehacer cotidiano en pro de 
las luchas contra la dominación y la explotación en el campo, las 
fábricas, los talleres y los barrios. Y a todo ello, como parte inte-
grante de esta cultura, se sumaban las realizaciones alternativas 
autogestionadas, como las cooperativas de trabajo, de vivienda, 
de consumo, los ateneos y las escuelas racionalistas. Esa cultura 
se alimentaba al calor de una complicidad colectiva por un objetivo 
común, con sentido y alcanzó su cenit con la revolución de 1936 
en las comunidades de Aragón, como prototipo de comunalismo. 
Así lo concebía Xun Kuang cuando dijo hace ya 24 siglos: «Dime 
y lo olvido, enséñame y lo recuerdo, involúcrame y lo aprendo». 
Es este movimiento que supo crear sus propias instituciones en 
paralelo y al margen de las del Estado y contra él, el que inspiraría 
la estrategia libertaria de Bookchin. Luego, a lo largo de toda su 
extensa vida militante, Bookchin se dedicaría a afianzar y afinar 



29

ese proyecto político ecologista radical, rozándose y debatiendo 
con las personas afines y las que lo eran menos, cuando todavía 
las luchas y las potencialidades estaban llenas de esperanza para 
el movimiento ecologista.

El compromiso con los Verdes alemanes 
y sus enseñanzas
La imparable ascensión y el éxito
Así fue con respecto al movimiento más emblemático de las 

luchas ecologistas en el mundo: los verdes alemanes,  die Grü-
nen. Según el propio Bookchin, quien también vivió de cerca los 
acontecimientos del Mayo francés, die Grünen se convirtieron en 
el movimiento revolucionario con más ahínco y potencialidades 
desde la revolución en el estado español. En Alemania, allá por los 
años 70, empezaron a organizarse protestas en torno al racismo, 
al militarismo, a la familia patriarcal, a las cuestiones medioam-
bientales, la igualdad de género, los derechos a la vivienda, a los 
transportes públicos y otros servicios. Los grupos autogestiona-
dos, organizados localmente, nunca dejaron de tratar estos temas 
conjuntamente, llegando a crear una auténtica cultura alternativa, 
con bases teóricas de buen nivel gracias a muchas publicacio-
nes, en contra de las jerarquías y a favor de la cooperación. Las 
innumerables luchas victoriosas en contra de extensiones de ae-
ropuertos, centrales nucleares y otras contaminaciones les darían 
un merecido prestigio internacional.

Ese movimiento se disparó en 1979 con la oposición a la insta-
lación de misiles Pershing II. Pero, además de estar a favor de la 
paz, continuaba siendo amplio, polifacético y con estructuras sus-
tentadas en la democracia directa y acciones que también lo eran. 
Sabía que todos estos males a los que se oponían no eran más 
que síntomas de una sociedad enfermiza. En resumen, un movi-
miento muy similar al que Bookchin hubiese querido para EE.UU. 



30

Más tarde se daría cuenta de que estos movimientos bien organi-
zados se habían desarrollado más bien en ciudades pequeñas, y 
habían extendido un movimiento juvenil por toda Europa, organi-
zados en redes, en los márgenes de los grandes núcleos urbanos.

Cuando el 6 de marzo de 1983, el partido anti-partido (como lo 
llamaría Petra Kelly) hace su espectacular y llamativa entrada en 
el Bundestag, con 26 personas vestidas de colorines y arrastrando 
pinos muertos por lluvias ácidas, éste se niega a llamarse partido. 
No era más que el brazo político de un amplio movimiento antinu-
clear, ecologista y extra-parlamentario. Pero hasta ahí llegaron. 
¿Qué circunstancias les habían obligado a pisar una tierra que 
sabían resbaladiza? Tal vez las terribles represiones de las que 
habló la periodista Jutta Ditfurth cuando llegó a decir que el movi-
miento «estaba siendo asesinado por un Estado armado hasta los 
dientes». Sea como fuera, tras un largo debate algunos activistas 
abogaron por la huida por la única puerta que para ellos quedaba 
abierta: tomar parte en el odiado sistema de partidos para cam-
biar algunas leyes, por lo menos. Este fue el espacio político que 
encontraron, empezando por las pequeñas instituciones locales 
y provinciales para, mediante plataformas, oponerse a la energía 
nuclear. Y no es que haya sido fácil adoptar tal postura, pues hubo 
auténticos y fuertes debates antes de que optaran por crear  la 
Lista Verde para Hesse  para presentarse al parlamento estatal. 
Espoleados por la urgencia de hacerle frente a la instalación de 
nuevos misiles, en enero de 1980 un millar de ecologistas políticos 
se reunieron en Karlsruhe y fundaron Los Verdes. Un partido sin 
ideología definida con gente tan dispar como partidarios de una 
dictadura ecologista, ecofeministas, punks y antropósofos, entre 
otras. Tres pilares los unirían: «ecología y justicia social, demo-
cracia de base y no-violencia», pero con la cimentación ambigua 
que más tarde inspirará a otros partidos: «ni de izquierdas ni de 
derechas, hacia adelante».



31

Determinación y doble poder
A estas personas recientemente entradas en política con una 

firmeza templada en las luchas, con una determinación y un po-
sicionamiento inquebrantables, frente a todos los desafíos y ten-
taciones, les parecía imposible cualquier resbalón o compromiso. 
Además, habían tomado medidas y reglas de gran firmeza de 
forma que los movimientos de base, estrechamente vinculados, 
pudiesen directamente y en cualquier momento exigir responsabi-
lidades políticas, asegurándose que estas políticas serían decidi-
das por los miembros durante las asambleas y congresos. El man-
dato era imperativo y, para separar nítidamente mandato y cargo, 
ningún parlamentario podría mantener otro cargo en el partido, 
como también tenían que rotar, o sea traspasar el escaño a otros 
miembros del partido. Estas medidas, como unas cuantas más —
revertir la mayor parte de los salarios al partido para proyectos y la 
paridad entre hombres y mujeres— debían asegurar un éxito polí-
tico rotundo. Y de alguna manera así fue: un auténtico milagro po-
lítico. Porque si bien las manifestaciones eran útiles y conseguían 
que retrocediera el poder, éstas no dejaban de ser efímeras. Por 
otra parte los partidos tradicionales siempre terminaban burocra-
tizándose, domados por la ley de hierro de la oligarquía. Obrando 
sobre estos dos aspectos a la vez y gracias a sus impresionantes 
medidas de control, estos parecían haber conseguido articular a 
las dos funciones. Los Verdes, presentes tanto en la lucha social 
como en el tablero político del Parlamento, parecían haber logrado 
articular ambas funciones gracias a sus impresionantes medidas 
de control interno, lo que algunos (en particular los populistas) lla-
maron el «doble poder». ¿Acaso había logrado nacer una tercera 
vía política? Bookchin, incluso maravillado, no dejó de pensar que, 
si Los Verdes querían realmente seguir siendo un movimiento de 
base y de democracia directa, debían reclamar la devolución del 
poder a las bases, a las asambleas populares de cada población. 



32

Por el contrario, terminarían siguiendo los pasos del ya convencio-
nal partido RCM (Rassemblement de Citoyens et Citoyennes de 
Montréal) de Quebec.3

Retorno a la normalidad. El desesperado intento 
de Bookchin
En 1983 los Verdes entraron al Parlamento. El 22 de octubre 

de ese mismo año un millón y medio de personas se manifestaron 
con fuerza en contra del despliegue de los misiles Pershing. En-
tonces, el 22 de noviembre se podía esperar una rotunda victoria 
por parte del brazo parlamentario del movimiento pacifista más 
potente del mundo al votar la resolución sobre el despliegue de las 
armas nucleares en el Bungdestag. Fue un fracaso, perdió el no y 
las armas fueron instaladas en menos de una semana. De nada 
había servido formar parte de la política institucional del Estado.

En 1984 Bookchin se dirigió personalmente a Alemania a en-
trevistarse con Jotta Diffurth para entender con más claridad la 
evolución del partido y esta le hizo un recorrido histórico y de cómo 
todo empezó en Hesse. En las elecciones de septiembre de 1982, 
Fischer, como buen oportunista y renegando de su pasado anar-
quista, formaría un grupo dentro de Los Verdes para instarlos a 
que dieran el paso a  la realidad, viendo que a solas no sacaban 
suficientes votos. Terminaron convenciendo a cientos de militan-
tes a que le dieran la espalda a esos fundis que basaban su estra-
tegia en «murmullos, balbuceos del pasado». Y es así como, por 
mayoría, entraron en la realidad de la política por la gran puerta 
abierta del Bundestag, aceptando sus reglas, como no podía ser 

3   El RCM, fundado en 1974, propulsado al ayuntamiento por un potente 
movimiento cooperativista autogestionario y descentralizado desde los años 
60, acabaría siendo un partido más, sin más. Progresivamente, se fue inte-
grando a la normalidad política tras su victoria electoral en 1986. Para más 
información, el interesante libro de Marcel Sévigny (2001).



33

de otra manera. Cada vez que tuvieron reveses políticos culparon 
a los fundis y esos fracasos electorales, a la vez, les servían de 
coartada para sus alianzas electorales con los social-demócratas 
del SPD. Y quien dice alianza, dice trapicheo: te doy esto a cambio 
de lo otro, o sea toleráis dos centrales nucleares y renunciamos a 
tal aeropuerto, por poner un ejemplo.

Pero la lucha seguía dentro de Los Verdes entre las dos 
tendencias. Los fracasos electorales y los principiantes juegos 
electorales con sus degradantes compromisos podían dar pie 
a que reaccionaran los militantes de las bases. En una gira por 
varias ciudades alemanas, estimulado por la capacidad de los 
militantes y acompañado de Jutta, Bookchin trató de demos-
trar y convencer a las activistas del error de entrar en el juego 
electoral y que «un partido parlamentario siempre desmoraliza-
rá y viciará al movimiento extra-parlamentario que lo impulsó»     
(Biehl, 2017, p. 501).

La historia nos muestra que no lo conseguirían y que la ex-
cepcionalidad alemana de Los Verdes se allanaría hasta la vul-
garidad partidista de siempre. Y los partidos verdes de los demás 
países, al imitarles, no hicieron más que conseguir una mala co-
pia, como lo reconoció el exministro de medio ambiente francés 
Yves Cochet en 2017:

Hace 33 años nacían Los Verdes en Francia […] Hasta hoy 
en día, los representantes de este partido, y luego los de su 
sucesor EE-LV, han ejercido casi todos los tipos de manda-
tos de las funciones electivas de las instituciones republica-
nas. Más o menos, para nada.4

4   http://www.liberation.fr/debats/2017/08/23/de-la-fin-d-un-monde-a-la-re-
naissance-en-2050_1591503. Existe traducción al castellano publicada en la 
revista 15-15-15: «Del fin de un mundo al renacimiento en 2050».

http://www.liberation.fr/debats/2017/08/23/de-la-fin-d-un-monde-a-la-renaissance-en-2050_1591503
http://www.liberation.fr/debats/2017/08/23/de-la-fin-d-un-monde-a-la-renaissance-en-2050_1591503
https://www.15-15-15.org/webzine/2017/09/20/del-fin-de-un-mundo-al-renacimiento-en-2050/


34

Bookchin y los anarquistas
El difícil diálogo. Dogmas y tabúes
Pero no fue por falta de implicación por parte de Bookchin. En 

sus giras buscaría el apoyo de los anarquistas, intentando con-
vencerles de que entraran en Los Verdes y participaran en la ra-
dicalización de ese partido. No tanto en este país como en los 
demás, los anarquistas acabarían por decepcionar a Bookchin. 
Previamente a su gira alemana, en el encuentro de Venecia en 
1984 (Ciao anarchici), que reunió a unos tres mil jóvenes del mun-
do entero, desplegó todo su carisma y su capacidad oratoria en un 
discurso que luego se publicaría como «Nosotros los verdes, no-
sotros los anarquistas».5 Les instó a participar en la esfera política 
y, llegado el momento, presentarse a las elecciones municipales. 
Sin embargo, en las filas anarquistas presentarse a las elecciones 
era casi una blasfemia. Y por si fuese poco, el anarcosindicalismo, 
un icono, casi un tabú, quedaba de pie sobre todo en los más 
ancianos.6 Y Bookchin les decía que el sujeto revolucionario ya 
no podía ser el proletariado, muy domesticado e integrado en los 
mecanismos de la sociedad capitalista. Además, desconfiaban de 
él por su pasado marxista y los residuos que en su pensamiento 
afloraban como, por ejemplo, el elogio a la tecnología que, según 
muchos de ellos, no podía más que descansar en el principio bá-
sico del centralismo. A lo que Bookchin, quien había abrazado el 

5   Véase https://centrostudilibertari.it/it/ven84-storia, el discurso de Book-
chin en https://www.inventati.org/ingobernables/textos/verdes.htm 

6   «L’ extrème résistance que j’ai rencontrée de la part des anarchistes 
traditionalistes et “puristes” sur cette question a pratiquement interdit toute 
possibilité de développement d’une politique libertaire, participative, munici-
paliste et confédérale aujourd’hui comme partie de la tradition anarchiste» 
/ «La resistencia extrema que he conocido en este tema entre anarquistas 
tradicionalistas y “puristas” ha impedido, prácticamente, cualquier atisbo de 
desarrollo de una política libertaria participativa, municipalista y confederal en 
la actualidad en el seno de la tradición anarquista» (Morris et al., 2017, p. 55).

https://centrostudilibertari.it/it/ven84-storia
https://www.inventati.org/ingobernables/textos/verdes.htm


35

anarquismo con entusiasmo y del que tenía un profundo conoci-
miento hasta considerarse heredero de Kropotkin,7 como pionero 
de la tradición eco-anarquista, solía contestar: «Si los anarquistas 
no aprenden nada de Marx y Hegel, entonces están condenados 
a seguir estando bastante empobrecidos teóricamente». Así pues, 
tras muchos debates e intentos de convencer a los anarquistas 
llegaría a la conclusión de que éstos, por lo general, en Europa, 
estaban enlozados en el pasado. Demasiado centrado en el siglo 
XIX y principios del XX, para él, el anarquismo se había convertido 
en un auténtico mausoleo.

La acción directa se solía aplicar solo en protestas pero no en 
la construcción de «formas de libertad» duraderas. Todo lo relacio-
nado a acción política, para la gran mayoría de anarquistas, tenía 
una connotación peyorativa, así como una traición a la «cuestión 
social». Para Bookchin, sin embargo, era todo lo contrario. Ten-
drían que haber rehusado de su aversión por el campo político 
y haberlo considerado en total oposición al dominio del Estado, 
de su parlamentarismo con sus inherentes pactos, sus negocia-
ciones y compromisos, sus jerarquías y su dominación. Por lo 
contrario, tendrían que haberlo abrazado, haberlo hecho suyo y 
haberlo desarrollado en el ámbito local, vecinal y comunitario. En 
realidad, si hubiesen tenido un debido conocimiento histórico, los 
anarquistas de nuestros tiempos recordarían que en los primeros 
tiempos del anarquismo, y más todavía en el estado español, los 
primeros anarquistas habían optado por el municipalismo, aunque 
luego fuera eclipsado de las memorias por el preeminente anarco-
sindicalismo. Pero ahora la clase obrera había demostrado ya no 
ser revolucionaria. El tiempo de la ecología había llegado conjun-

7   En 1971 Bookchin publicó Post-scarcity Anarchism. Traducido al cas-
tellano como  El anarquismo en la sociedad de consumo, lo editó Kairós 
en 1974, y Los Anarquistas españoles  fue editado en inglés en 1977 y por 
primera vez en castellano por Grijalbo en 1980.



36

tamente con la aparición de otros y múltiples movimientos sociales 
dentro de la ciudad. La gran mayoría de los anarquistas veían la 
propuesta de Bookchin como algo nuevo y, sin embargo, Bookchin 
le devolvía al campo político su sentido original helénico de «un 
ciudadano activo que gestiona sus propios asuntos». Empezando 
por la polis griega, esa tradición se perseguiría pasando por las 
comunas medievales y renacentistas, esas tan alabadas por Kro-
potkin, hasta llegar a la tradición anarco-comunalista. Por lo cual, 
Bookchin lo que se proponía era volver a revitalizar esa tradición 
anarco-comunalista con la adopción del municipalismo libertario. 
Difícilmente podían los anarquistas rehusar sus propuestas, pues 
Bookchin las asentaba en sus propios teóricos, como Bakunin, 
cuando afirmaba que tras la revolución «la unidad básica de toda 
organización política» debería de ser «las comunas totalmente au-
tónomas». Y para rematar, tampoco este teórico veía tan descabe-
llada la participación en las elecciones municipales.8

Los anarquistas de nuevo cuño. El imposible diálogo
Pero lo peor de todo para Bookchin es que los nuevos su-

puestos  teóricos anarquistas, sobre todo estadounidenses, no 
hacían más que sembrar todavía más confusión. Entre ellos, la 
auto-denominada anarquista Susan Brown promoviendo su libro 

8   «La gente […] posee un práctico y saludable sentido común cuando se 
trata de asuntos comunales. Están bien informados y saben discernir a los 
que están más capacitados de entre ellos. Bajo tales circunstancias es posi-
ble mantener un control efectivo, ya que la gestión de los asuntos públicos se 
realizan bajo la mirada de los ciudadanos, y dicha gestión afecta de manera 
vital y directa a su vida cotidiana. Esta es la razón por la que las elecciones 
municipales son las que mejor reflejan siempre los auténticos deseos y ac-
titudes de la gente. Los gobiernos provinciales y nacionales, incluso cuando 
son elegidos mediante un sistema de democracia directa, son en sí menos 
representativos de la población». Citado por Biehl (2017, p. 491), sacado de 
un libro de Sam Dolgoff (1972, pp. 218-223).



37

con una frase de la Thatcher: «No existe una cosa denominada 
“sociedad”, solo hay hombres, mujeres…». Otro, el editor de A 
journal of Desire Amed, Jason McQuinn llegaría a defender el re-
visionismo al afirmar que los nazis solo mataron a unos centena-
res de judíos. El teórico del primitivismo anarquista, el extremista 
Zerzan, denuncia como forma de opresión, no solamente todo tipo 
de tecnología, sino también el lenguaje. Así pues, a mediados de 
los 1990s se lamentaba Bookchin hasta el punto de darle casi la 
razón a Marx, quien tachó a los anarquistas de «individualistas 
pequeño-burgueses». Para él lo grave era que el anarquismo se 
iba deshaciendo de su «esencia social y su objetivo colectivista» 
para ostentar el individualismo de esencia liberal, el irracionalis-
mo y el extremismo.9 No se lo podía creer. Así pues, Bookchin se 
«opondría a esta deriva con cada fibra de su ser», pero además de 
esos desmanes, tenía que hacer frente a los incesantes ataques 
de ciertos declarados anarquistas que criticaban sus propuestas, 
por ejemplo, invalidando la de la toma de decisiones por mayoría 
al equipararla a dictadura. Le llegaron a tratar de «no-anarquista» 
o le tacharon de «totalmente desubicado», de que el municipalis-
mo libertario era en realidad la «búsqueda del poder», etc.

Su renuncia al anarquismo
En esos años, en reacción a esa retirada y esos ataques, y 

para mantener la integridad de su ser, escribiría The Third Revo-
lution (1996-2005), el gran proyecto de la última fase de su vida: 
escribir la historia de las personas y los movimientos significativos 
y ejemplares en los que figuran en primer plano los anarquistas 
españoles, tan admirados por él.

9   Murray Bookchin escribiría en 1995 un librito al respecto: Social Anar-
chism or Lifestyle Anarchism: an Unbridgeable Chasm. En castellano tardaría 
varios años en publicarse: Bookchin, 2012a.



38

Bookchin, enfermo, cansado y decepcionado de esas batalli-
tas improductivas, viéndose mayoritariamente desaprobado por 
los anarquistas, aprovechó una conferencia en el año 1997, en 
Plainfield (Vermont) para romper oficialmente con el anarquismo, 
sin por ello renunciar a su proyecto emancipador (Biehl, 2007). 
Definitivamente había roto primero con el marxismo, por las razo-
nes anteriormente expuestas, y ahora con el anarquismo, aunque, 
eso sí, quedándose con lo mejor de cada cual y sintetizándolo en 
su propuesta comunalista de la que resaltaremos a continuación 
las principales características.

El Proyecto Comunalista
Cuando, por las razones anteriormente expuestas, Bookchin 

rehúsa denominarse anarquista, a inicios de este siglo se propone 
definir con todavía más nitidez su última propuesta política en El 
Proyecto Comunalista (2002).10 En este proyecto se mostrará muy 
crítico y le restará mucha relevancia a la ideología anarquista, más 
cercana y acorde, según él, a los arrebatos individualistas del libe-
ralismo que a una práctica colectiva socialista (aunque menos al 
anarcosindicalismo por su compromiso social y su forma organi-
zativa). Cabe preguntarse si se trata de la lógica evolución de su 
pensamiento o si, más bien, estamos en presencia de un desen-
gaño amoroso al ver rechazadas sus teorías en su propia familia 
ideológica. O bien si se trata de otro planteamiento dialéctico, esta 
vez inconsciente, que al apoyarse en estos dos elementos le lle-
varía a plantear el comunalismo. Sin embargo, no podemos dejar 
de pensar que el anarquismo social11 que alcanzaría su máxima 

10   No conozco versión castellana, catalana o en euskera. Advierto de que 
la traducción de los párrafos citados puede contener algunos errores al haber 
sido traducidos de una traducción francesa. Véase en www.Ecologiesociale.ch

11   «una sociedad anarquista, lejos de ser un ideal inalcanzable, se ha con-

http://www.ecologiesociale.ch


39

expresión en el estado español, le aportaría unos elementos im-
portantes —por no decir básicos y determinantes— a la hora de 
estructurar sus propuestas ideológicas, tanto para la ecología so-
cial como para el municipalismo libertario. Encontramos una gran 
similitud entre las propuestas anarco-comunalistas y su urbanismo 
social dentro del anarquismo e incluso el anarcosindicalismo con 
su organización confederal, en el estado español y en Cataluña en 
particular, y las propuestas de ecología social y municipalismo de 
Murray Bookchin. 

El comunalismo no fue una propuesta de ningún teórico desta-
cado en particular, y menos en el estado español que nunca con-
taría con relevantes teóricos, pero sí de militantes comprometidos, 
con mucho sentido común y aficionados al debate. Y supieron ir a 
por los elementos que necesitaban, tanto los de Marx en cuanto 
al análisis del capitalismo, como en las propuestas de los teóricos 
del anarquismo, en particular de Proudhon, Bakunin, Kropótkin y 
Eliseo Reclus. El comunalismo se fue elaborando al calor de los 
fuertes conflictos surgidos a raíz del rapto de los pueblos por parte 
del capitalismo para usarlos en su naciente industria y el hacina-
miento de los obreros en las grandes urbes que se expandían de 
forma caótica en toda Europa. 

Uno de los elementos problemáticos que dio mucho que pen-
sar fue el urbanismo. Con la Real Orden de 1897 y su agregación 
forzosa de los municipios colindantes con la gran ciudad de Barce-
lona, se desataría una amplia oposición a esa extensión galopante 
de la ciudad. Tal vez la primera manifestación socio-ecológica, por 
ser los opositores plenamente conscientes de las devastaciones 
sin límites causadas por la economía y el urbanismo capitalista. 
Así pues, entre 1901 y 1937 se desarrollaría un fecundo pensa-

vertido en una pre-condición para la práctica de los principios ecológicos». 
«Ecology and Revolutionary Thought» en Bookchin, 1971.



40

miento urbano-ecologista. Una de las tendencias dentro de la pro-
pia CNT, defendida por Federico Urales, por ejemplo, es partidaria 
de organizar la vida a partir del lugar donde se vive y de las formas 
asociativas de los barrios, con una cultura imbuida de lazos direc-
tos y emotivos, o sea del Municipio Libre.12 El primer eslabón deci-
sivo y organizativo partiría de las asambleas populares soberanas 
en cada comunidad o Municipio Libre, veían la imperiosa necesi-
dad de proceder a la descentralización de las ciudades,13 una vez 
desarticulado el capitalismo y su herramienta social, el Estado. 

Los innegables logros de la revolución del 36 en el estado es-
pañol fueron cualificados de «impresionantes» por Bookchin, pero 
no se quedaba en la admiración y pretendía sacar todas las posi-
bles lecciones de este único y apasionante episodio revolucionario. 
Por todo ello, por sus logros y también sus debilidades, el mayor 
movimiento revolucionario del siglo XX, en todas sus facetas de 
las que también destaca su vertiente feminista libertaria organiza-
da en Mujeres Libres,14 constituye una importante contribución en 

12   Esta última tendencia es la que prevalecería en las colectividades agra-
rias de Aragón durante la revolución, donde se consiguieron los logros más 
significativos de una auténtica revolución anarco-comunista.

13   «[…] Si pudiera lograrse y con el tiempo se logrará que no hubiera 
poblaciones agrícolas y poblaciones industriales, sino que un mismo pueblo 
fuese agrícola e industrial, sería un gran bien […]» Urales, 1932, citado en 
Masjuan Bracons, 1992.

14   Es fundamental resaltar la importancia de los movimientos de liberación 
de la mujer, pues los movimientos revolucionarios en los que destaca este 
componente nos dan la medida de la voluntad y capacidad auténticamente 
libertadora de ese movimiento revolucionario: Mujeres Libres en el estado 
español se fundó en abril,  de 1936 y  duró hasta febrero de 1939. En Chiapas 
las mujeres se opusieron  a la colonización a partir de 1492. Luego ingresa-
ron en el EZLN el cual adoptó  «La Ley revolucianria de mujeres» el 1 de 
diciembre de 1993 antes de la sublevación del 1 de enero de 1994, en la que 
participaron activamente. En Kurdistán en 1986 se anunció la creación de 
una organización autónoma de mujeres, en 1987 se fundó la Unión de Muje-



41

la propuesta teórica de Murray Bookchin. El Comunalismo incluye 
la ecología social y el municipalismo libertario y es denominado 
hoy día por los revolucionarios kurdos en Rojava, Confederalismo 
Democrático. 

Así es como las mujeres empezaron a participar en la autoor-
ganización de la ciudad [de Kobanê] en cinco o seis asocia-
ciones no mixtas, como la Casa de la Mujer y un centro edu-
cativo dedicado a las mujeres». En el nuevo sistema político 
instaurado bajo el nombre de «comunalismo», han obtenido 
importantes garantías: los comités están sistemáticamente 
formados por al menos un 40% de mujeres y todas las orga-
nizaciones de la sociedad civil y política están copresididas 
en pie de igualdad (Solidarité Féministe Kobanê, 2015).

Fuera de estas consideraciones y sin dejar de ratificar muchas 
de sus críticas tanto al anarquismo como al marxismo, al que no 
obstante alaba y con razón, en sus pertinentes análisis desde sus 
primeros y originales escritos, el Proyecto Comunalista constituye 
un texto de gran relevancia. Tras un exhaustivo recorrido histórico 
y balance de la evolución del capitalismo predador (dinámico y 
extremadamente creador) que nos lleva hacía un siniestro «fin de 
la historia», revela la incapacidad de los radicales sociales para 
hacerle frente. En realidad estamos en presencia de una total in-
adecuación de las ideologías y de los métodos pasados, nacidos 
de la primera revolución industrial, para analizar a la modernidad 
capitalista. Incluso 

[…] el marxismo, brillante teoría de las pre-condiciones mate-
riales al socialismo se olvida de las convicciones ecológicas, 
cívicas y subjetivas o de las causas profundas que podrían 

res Patrióticas de Kurdistán y, en 1993, se  fundó el brazo armado femenino, 
en un intento de organización autónoma en todos los ámbitos de la actividad 
política.



42

incitar a la humanidad a comprometerse en un movimien-
to revolucionario para el cambio social. Al contrario, durante 
cerca de un siglo el marxismo se ha estancado teóricamente. 
Sus teóricos han sido a menudo perplejos de cara a evo-
luciones que les habían dejado pasados de moda y, desde 
los años 1960, han mecánicamente añadido ideas medioam-
bientales y feministas a su perspectiva obrerista convencio-
nal (Bookchin, 2002).

Mientras entramos en el siglo XXI, sostiene que los radica-
les sociales necesitan de un socialismo libertario y revolucionario 
que no se limitara a querer resucitar el marxismo, el anarquismo o 
el sindicalismo revolucionario para dotarles de una «inmortalidad 
ideológica». Para no caer en ese obstáculo se necesita desarrollar 
un movimiento radical apropiado, capaz de abordar y analizar to-
das las cuestiones de una manera sistemática y reunir gran parte 
de la sociedad en la oposición al capitalismo siempre cambiante y 
en evolución. 

El término comunalismo sería elegido por Bookchin con co-
nocimiento de causa y en memoria de la Comuna de París de 
1871, donde, por primera vez, los habitantes en armas de la capi-
tal francesa levantaron barricadas, no solamente para defender al 
municipio parisino y sus estructuras administrativas, sino también 
para crear una confederación de pueblos y ciudades en el país 
entero para reemplazar al Estado-nación republicano. Al escoger 
este calificativo, Bookchin no piensa hacer tabula rasa de las de-
más ideologías. De hecho dice recoger «lo mejor del marxismo y 
del anarquismo, más precisamente en la tradición socialista liber-
taria», a la vez que ofrece una visión más amplia y pertinente de 
nuestra época. La ideología comunalista 

Extrae del marxismo el proyecto fundamental de elaborar un 
socialismo racional, sistémico y coherente que integre la fi-
losofía, la historia y la política. Explícitamente dialéctico, in-



43

tenta infundir la teoría con la práctica. Del anarquismo, saca 
su compromiso por el anti-estatismo y por el confederalismo, 
así como el reconocimiento de la jerarquía como problema 
fundamental que sólo puede ser superado por una sociedad 
socialista libertaria (Bookchin, 2002). 

Así que no es poco lo que su propuesta comunalista le debe 
al anarquismo. Pero al separarse de este, el comunalismo como 
ideología se quita la mancha del individualismo y antirracionalis-
mo a menudo explícitos dentro del anarquismo. Y tampoco lleva a 
cuestas el peso histórico del autoritarismo del marxismo, encarna-
do por el bolchevismo. Ni se queda con el proletariado industrial 
como principal sujeto histórico, o bien el pueblo de tipo medieval 
como colectividad libre del futuro. Para su proyecto retoma lite-
ralmente la definición que le da el American Heritage Dictionary 
of the English Language: «una teoría o sistema de gobierno en 
el que las comunidades locales casi autónomas están libremente 
vinculadas entre ellas en una federación». El comunalismo intenta 
reapropiarse la política en el sentido más amplio y emancipador 
del término, para realizar el potencial histórico de la municipalidad 
como campo de crecimiento del espíritu y del discurso. 

Uno de los temas que han impedido la adhesión de muchos 
anarquistas es su polémica propuesta de participar en las eleccio-
nes municipales. Es cierto que lo recomienda y que forma parte 
integrante de la estrategia de su proyecto comunalista. Argumenta 
que participar es conocer y que no se trata de elegir a alguien para 
que figure por figurar, sino para darle visibilidad al proyecto. Tam-
poco se trata de elegir un «buen» gobierno municipal, mediante 
«la elección de candidatos ilustrados. Este tipo de dirección refor-
mista neutraliza los esfuerzos del movimiento de crear y aumentar 
las asambleas ciudadanas, y su principal objetivo: transformar la 
sociedad». Eludiendo esta posibilidad, también aparta de hecho la 
«teoría del doble poder» (Bookchin, 2000a). Esa propuesta fraca-



44

saría estrepitosamente en Alemania, pese a tener el movimiento 
asambleario más potente y estructurado que se ha dado en Eu-
ropa hasta el presente. Lo que importa para él es crear pueblo, 
conciencia y capacidad política colectiva. Es decir, dinamizar las 
asambleas municipales de todo tipo, crear institución comunalista 
propia hasta, alcanzada una relación de fuerzas favorable, asaltar 
a la institución del Estado y reemplazarla por la nueva. 

Por tanto, ello significa que el comunalismo no acepta la mu-
nicipalidad moderna tal y como existe hoy en día, impregnada de 
numerosas características del estatismo y que funciona general-
mente como un agente del estado-nación, arrinconadas a no ser 
más que epifenómenos de las relaciones económicas más funda-
mentales. En su programa municipalista libertario, el comunalismo 
se esfuerza en eliminar las estructuras estatales y reemplazarlas 
por instituciones políticas libertarias, asambleas democráticas po-
pulares basadas en los barrios, en las ciudades y en los pueblos. 
En ellas se toman decisiones políticas por democracia directa y 
cara a cara, concretando el ideal de una sociedad humanista y 
racional. Luego, las municipalidades democratizadas se unirían en 
una federación y hasta una confederación para todo aquello que 
vaya más allá de sus límites. Constituirían un entorno en donde se 
puedan expresar los conflictos de clase y donde poco a poco se 
puedan eliminar esas clases. Claro que todo ello no se realizará 
sin fuertes tensiones entre las nuevas confederaciones municipa-
les de cariz popular y asambleario y el estado-nación, así como 
contra los intereses económicos siempre puestos por delante. 
Pero es en esas tensiones en las que la humanidad siempre ha 
sido capaz de demostrar una imaginación creadora. Ahí, en este 
largo camino, es donde descubrimos nuestras capacidades alen-
tadas por sus realizaciones por una labor colectiva y útil que no 
solamente transforma nuestro entorno sino que también nos lleva 
a la auto-formación y al auto-conocimiento.



45

Por supuesto muchas cuestiones quedan en el aire, y no so-
lamente por falta de espacio. El abanico de las preguntas y sus 
respuestas se irá abriendo y ampliando a medida que vayamos 
integrando al proyecto más personas, de horizontes cada vez más 
diversos. Iniciativas en el mundo entero se van abriendo paso y, 
si bien es cierto que Bookchin al final de su vida se encontraba 
amargado por su cansancio físico debido a la enfermedad y por 
esas incesantes querellas, a menudo sin sentido, tal vez una luz 
de esperanza todavía se le encendiera. 

Bookchin muere en el 2006 pero poco antes de su falleci-
miento, Öcalan, desde la cárcel,15 consiguió comunicarle que se 
consideraba como un ecologista social y como uno de sus exce-
lentes alumnos. 

Lo cierto es que en 2002 Öcalan empezó a leer a Bookchin 
intensivamente, especialmente Ecology of Freedom y Urba-
nization Without Cities. A partir de aquel momento, empe-
zó a recomendar, a través de sus abogados, Urbanization 
Without Cities a todos los alcaldes de la Kurdistán turca 
y Ecology of Freedom a todos. (...) Éste explicó a Murray 
que Öcalan se consideraba un estudiante suyo que había 
adquirido una buena comprensión de su trabajo y estaba 
entusiasmado con la posibilidad de elaborar estas ideas de 
tal forma que sean aplicables a las sociedades del Medio 
Oriente (Biehl, 2012). 

15   Abdullah Öcalan, fundador del Partido de los Trabajadores de Kurdis-
tán (PKK), está encarcelado desde 1999 en una isla de Turquía. Su historia 
resume la lucha del pueblo kurdo que, hasta estos días, demanda libertad, 
democracia y autodeterminación.





47

Ecología social y decrecimiento

La ecología social presenta numerosos puntos comunes con el 
decrecimiento aunque los partidarios de éste raramente la citan: 
reducción del tamaño de las ciudades; crítica de la sociedad de 
consumo así como de la tecnología (aunque Bookchin tenía de 
esta una visión más matizada que la que generalmente se le atri-
buye); reducción de la jornada laboral; creación de bienes durade-
ros; promoción de una forma de vida alternativa y más humana, 
entre otros. Todos estos temas ocupan un lugar importante en los 
dos idearios, aunque con notables diferencias. 

Ambas corrientes coinciden en que el capitalismo se basa en la 
búsqueda del crecimiento por el crecimiento, la acumulación ilimi-
tada del capital, como así lo expresa Serge Latouche (2008), prin-
cipal teórico del concepto de decrecimiento siguiéndole los pasos 
a André Gorz (2012), quién lo precedió. El crecimiento destruye la 
naturaleza y los lazos sociales, aumentando las desigualdades. Ya 
se llame sostenible o duradero, sigue devorando el bienestar. Sin 
embargo, Bookchin comulgaría con Anselm Jappe — pensador de 
un marxismo no ortodoxo— en cuanto a la crítica del decrecimien-
to que supone que bastaría con transformar el imaginario de la 
economía para que ésta se transformara a sí misma. O que se 
puedan utilizar las instituciones del Estado para reformar al ca-
pitalismo. Como bien lo dijo Jappe (2020): «Hay cierta necedad 
en creer que el decrecimiento podría convertirse en una política 
oficial de la Comisión Europea, o algo así. Un capitalismo decre-



48

ciente sería una contradicción, tan imposible como un capitalis-
mo ecológico». Tanto Bookchin como Jappe piensan que para 
que el decrecimiento no se reduzca a acompañar y justificar el 
empobrecimiento creciente de la sociedad, debe estar preparado 
para el conflicto y el antagonismo. Si los objetores del crecimiento 
quieren invertir en instituciones no deben ver al Estado como un 
aliado, sino como un aliado del capitalismo.

Bookchin puede considerarse como un precursor del decreci-
miento, particularmente en lo que respecta a la relación antinómi-
ca que establece entre economía capitalista y ecología, así como 
a su crítica radical del productivismo. Una de sus contribuciones 
al pensamiento crítico de izquierdas es haber demostrado que los 
límites del capitalismo no son puramente económicos, como pen-
saba Marx, sino más bien ecológicos:

Sea cual fuere el destino del capitalismo como sistema eco-
nómico con «límites internos», podemos afirmar ahora sin 
duda alguna que tiene límites externos: los de la ecología 
(Bookchin, 2010, pp. 135-137 y 139-143, Anexo 2).

«No puede haber crecimiento infinito en un mundo finito», dicen 
los partidarios del decrecimiento. Lo mismo pensaba Bookchin.

La sociedad de consumo: la despersonalización 
del ser humano

Bookchin constata a mediados del siglo pasado que el capita-
lismo, por su búsqueda desaforada y constante de beneficios, y 
por tanto de crecimiento, desemboca en un «producir por produ-
cir» (una producción cuyo único objetivo consiste en hacer que la 
máquina siga trabajando, sea cual sea el producto), con su corola-
rio obligado: «consumir por consumir». Un consumo desenfrenado 
que se convierte en un fin en sí mismo mediante la necesidad de 



49

comprar para satisfacer necesidades artificiales y constantemente 
renovadas. Desde entonces venimos siendo víctimas de un con-
sumo que ni satisface ni libera de la «necesidad» obsesiva y fre-
nética de consumir. El afán de posesión sin fin de los responsables 
políticos y pudientes, y su descarada depravación, encuentran su 
corolario en todos los niveles de la pirámide social hasta provocar 
la pérdida de sentido ético y moral, la pobreza y la miseria del co-
mún de los mortales.

Esta observación permite tender un primer puente entre decre-
cimiento y ecología social. A través de numerosos textos Bookchin 
pretende mostrar cómo la economía de mercado, mediante la 
transmisión de sus valores mercantiles, ha dado lugar a una so-
ciedad de mercado. Un modo de acción y pensamiento que poco 
a poco ha invadido todos los ámbitos de nuestra vida, hasta las 
esferas privadas y familiares, colonizando nuestros valores, nues-
tra mente. Como resultado, nuestras vidas acaban por someterse 
a los mismos imperativos de rendimiento y crecimiento:

En la medida en que la economía de mercado se extiende 
por doquier transformando a la propia sociedad en un merca-
do —un enorme centro comercial—, esta dicta los paráme-
tros morales de la vida humana y convierte al crecimiento en 
sinónimo de progreso, tanto social como personal. La perso-
nalidad, la vida sentimental, los ingresos o incluso el sistema 
de creencias, al igual que una empresa, deben crecer o morir 
(Bookchin, 1989, Anexo 4).

De esta forma se despersonaliza cada vez más al ser humano, 
sumido en una competición permanente, atomizado, sin lazos con 
el prójimo y por tanto consigo mismo y con su individualidad; cada 
vez más construido y modelado según la voluntad del mercado. 
Para Bookchin, urge rehumanizar la sociedad y por ende a cada 
uno de nosotros, de forma que volvamos a asumir la responsabi-



50

lidad de «estar-en-el-mundo-juntos», que se manifiesta en la ge-
nerosidad, en una existencia plena y profunda, en la empatía con 
los demás así como con el medio ambiente. Se trata de retomar 
conciencia de la necesidad de dar sentido y valor a nuestras vidas.

Sin embargo, para lograrlo, nuestras existencias han de des-
pojarse de todo lo superficial y superfluo que han acumulado, sub-
terfugios de una realización largamente prometida y que nunca 
alcanzaremos por esta vía capciosa.

Bookchin hace, pues, la misma llamada al «decrecimiento de 
los bienes» que los partidarios del decrecimiento. En un texto es-
crito en 1965 Tecnología para la vida, nos dice: 

En mi opinión, una sociedad liberada no tratará de negar 
la tecnología: precisamente porque es libre, será capaz de 
encontrar un equilibrio. Es posible que quiera equiparar la 
máquina con la artesanía. Con esto quiero decir que, habien-
do eliminado el trabajo pesado de la producción, la máquina 
permitiría al ser humano convertirla en una creación artística.
(…) En una comunidad liberada, la combinación de la 
máquina y la herramienta artesanal podría alcanzar un 
grado de sofisticación e interdependencia creativa sin 
parangón. La visión de William Morris de una vuelta a la 
artesanía sería despojada de sus tintes nostálgicos. Estaría 
verdaderamente justificado hablar de un progreso cualitativo 
de la técnica, de la tecnología al servicio de la vida. 

Bookchin se suma a William Morris (2013), otro precursor que 
conocía bien, y en lugar de artilugios inútiles y artículos de mala 
calidad16 propone bienes duraderos elaborados por artesanos 
creativos y orgullosos de su trabajo. Objetos bonitos, útiles, que 
se adquieran para ser conservados y por los que sintamos apego, 

16   En el mismo texto de 1965 Bookchin denunciaba la «obsolescencia in-
corporada» que reduce intencionadamente la vida útil de un objeto.



51

pensados para ser adaptables a diferentes situaciones, modula-
bles y reparables a voluntad. Y sobre todo, objetos que compar-
tamos según nuestras necesidades y vuelvan a adquirir, así, una 
utilidad social y una dimensión estética, en lugar de principalmente 
económica.

Detrás de la cuestión de la deshumanización y de la saturación 
física (y psicológica) reside el tema central de la necesidad. En la 
década de 1960 Bookchin establece una distinción entre necesi-
dades reales y falsas. Las primeras corresponden a las necesi-
dades básicas: alimentarse, alojarse, vestirse, preservar la salud, 
satisfacer las necesidades sociales y de desarrollo personal, etc. 
Las segundas están vinculadas con la sociedad de consumo; ne-
cesidades artificiales fabricadas por la publicidad, ligadas al deseo 
mimético de poseer tanto o más que el vecino, al afán de adquirir 
prestigio social, etc. Estas necesidades artificialmente creadas no 
proporcionan ninguna satisfacción real, pero son responsables de 
un gran despilfarro y agotamiento de los recursos naturales.

Aunque el decrecimiento y la ecología social coincidan en es-
tos puntos, Bookchin en cambio insiste mucho en la necesidad de 
no culpar al consumidor:

Es inexacto e injusto hacer creer a la gente que es personal-
mente responsable de los riesgos ecológicos actuales de-
bido a que consume y se reproduce en exceso (Bookchin, 
1989, Anexo 4).

Las primeras víctimas de esta situación son las personas sin 
poder. Las causas hay que buscarlas en otro sitio. Bookchin tiene 
una opinión firme sobre esta cuestión que puede contrastar con 
los escritos y comentarios —a veces moralistas— de ciertos auto-
res o activistas del decrecimiento. El problema resulta, según él, 
de un sistema económico que nos empuja a actuar según sus pro-
pias reglas. Culpabilizar al consumidor —por su huella ecológica, 



52

por ejemplo— es olvidarse de la responsabilidad de las empresas 
y las multinacionales. Pero es más, ya que el decrecimiento se 
ha vuelto algo mediático o sea que ha pasado a formar parte de 
la sociedad espectacular (Debord, 1967) hasta ser usado por la 
clase política (véase a Alberto Garzón, el antiguo ministro del 
medioambiente en España, abogando por el decrecimiento des-
de el Estado, uno de los pilares del capitalismo).17 Por lo que 
muchos pensadores, tal y como lo hubiese hecho Bookchin, han 
decidido ser más exigentes y radicales en cuanto a la definición 
de este concepto. Así, los críticos del valor, siendo uno de ellos 
Anselm Jappe (2020) o bien Benoit Bohy Bruel (2015).18 Book-
chin escribió también:

[...] la realidad de la economía de mercado, en términos ge-
nerales, es que el consumidor rara vez demanda un producto 
de manera espontánea, ni sus pautas de consumo se guían 
por consideraciones puramente personales. Hoy en día, la 
demanda no la crean los consumidores sino los productores 
—en concreto las empresas llamadas «agencias de publici-

17   https://www.15-15-15.org/webzine/2022/05/12/entrevista-con-alberto-
garzon-y-eva-garcia-sobre-la-evolucion-de-iu-hacia-el-decrecimiento/ 

18   Así lo resume Benoit Bohy Bruel (2015): «Según su intención gene-
ral, el decrecimiento tiene como base teórica dos tradiciones cuya síntesis 
irreflexiva puede producir una confusión perjudicial. La primera formula una 
crítica transhistórica de la “tecnología” como tal (en torno a Heidegger, en 
particular), y la segunda una crítica radical del capitalismo (en torno a Marx, 
esencialmente. […] En medio de esta angustiosa confusión, incluso el fas-
cista Alain de Benoist escribe ahora sobre este “decrecimiento”, que se ha 
difuminado, para defenderlo. […] Por tanto, este análisis crítico no se dirigirá 
a todo el “decrecimiento” “en general”, ya que se trata de un movimiento de-
masiado heterogéneo para reducirlo a determinaciones unívocas. Pero sí es 
necesario desmitificar cierto decrecimiento “oficial”, en particular el que tiende 
a “aceptarse” en ciertos círculos de politiqueos (“Europe-écologie les Verts”) 
o en los medios de comunicación (gracias a la propaganda niveladora de 
estrellas como Pierre Rabhi)».

https://www.15-15-15.org/webzine/2022/05/12/entrevista-con-alberto-garzon-y-eva-garcia-sobre-la-evolucion-de-iu-hacia-el-decrecimiento/
https://www.15-15-15.org/webzine/2022/05/12/entrevista-con-alberto-garzon-y-eva-garcia-sobre-la-evolucion-de-iu-hacia-el-decrecimiento/


53

dad»— usando toda una panoplia de técnicas para manipu-
lar los gustos del público (Bookchin, 1989, Anexo 4).

Así, Bookchin advierte contra un enfoque centrado únicamente 
en el consumo y el estilo de vida. Aunque el primer paso puede 
ser una toma de conciencia individual, el cambio real sólo puede 
producirse si se acompaña por un cambio institucional radical en 
nuestra sociedad. Sin esto, las personas que resisten al consumo 
seguirán siendo marginales, toleradas por el modelo dominante y 
destructor.

Por una sociedad de la abundancia
Esta sociedad alternativa promovida por la ecología social se 

asemeja mucho a la que aspiran los partidarios del decrecimiento. 
Bookchin, habiendo llegado a la conclusión de la necesidad vital 
de «rehacer» la sociedad, de revisar sus fundamentos, propone 
desarrollar una sociedad orgánica —es decir, hecha de interrela-
ciones de intercambio y apoyo mutuo beneficiosas para cada una 
de las partes—, no dominadora, que responda a las aspiraciones 
y necesidades humanas —materiales, pero también psíquicas y 
fisiológicas— y a las del medio ambiente. Así, pese a manifestar 
el deseo de volver a lo esencial, la ecología social hace un llama-
miento en pro de una «sociedad de la abundancia».19 Bookchin 
utiliza el término de sociedad de «post-escasez»,20 es decir una 
sociedad que deja de estar abocada a la escasez y que, al garanti-
zar el acceso a los bienes necesarios y deseados por aquellos que 
los requieren, se libera de ella (y de su corolario: el miedo a que 
falte). Esta situación nos permitiría sanar de la necesidad perpetua 

19   Haciéndose eco de la fórmula de «abundancia frugal» popularizada por 
Serge Latouche (2012 y 2021).

20   Post-scarcity, que es también el título de su primer libro emblemático, 
publicado en 1971.



54

y de la angustia psicológica de la lucha por la supervivencia para, 
por fin, comenzar a vivir.

Este concepto de post-scarcity o de abundancia frugal no es 
tan fácil de entender como parece. Si los promotores del decreci-
miento deben recordar constantemente a sus detractores que su 
proyecto no significa volver a alumbrarse con velas, a una vida 
pobre, Bookchin, al revés, debía recordar a menudo que su socie-
dad de la abundancia no significa un consumo sin razón ni límite:

En mis textos, «más allá de la escasez» no significa profu-
sión, abundancia o consumo sin sentido. [...] Utilizo la pa-
labra «escasez» (scarcity) en su sentido helénico, para de-
signar la existencia histórica de una insuficiencia en lo que 
respecta a medios de existencia fundamentales, así como 
la necesidad de trabajar durante toda una vida para com-
pensar esa insuficiencia, y no para designar la proliferación 
de falsas «necesidades», con la abundancia destructiva, el 
crecimiento económico y el trabajo obsesivo que se requiere 
para satisfacerlas (Bookchin, 1976, pp. 12-13).

Tal como la entiende Bookchin, una sociedad de la abundancia 
debería incluso producir el efecto contrario y permitir liberarse del 
consumo excesivo gracias a una selección racional de lo nece-
sario. Cada uno se guiaría por las necesidades o deseos del mo-
mento y no por una necesidad compulsiva de poseer o consumir. 
Es una propuesta que abre nuevas perspectivas de desarrollo hu-
mano, siempre que lleguen a materializarse. Porque  según Book-
chin, si bien es cierto que hoy día se cumplen las condiciones ma-
teriales y tecnológicas para lograrlo, la gran fuerza de la sociedad 
actual es la de mantener a la población en un estado de carencia 
continua y de dependencia artificial (al Estado, al dinero, al traba-
jo, etc.), principalmente mediante la creación constante de nuevas 
necesidades y restricciones. Sin embargo, liberarse de estas es lo 
único que allanaría el camino para otro tipo de sociedad.



55

La promoción de una tecnología liberadora

Al igual que la ciencia, la técnica en sí misma no existe; no 
tiene esencia, es un conjunto de materias, relaciones socia-
les, poderes políticos y económicos, situados históricamen-
te. Criticar la técnica en general tiene poco sentido; a través 
de las técnicas, siempre está en juego un cierto tipo de orga-
nización sociopolítica (Jarrige, 2014). 

Bookchin aprobaría tal definición del papel que le correspon-
de a la tecnología que no puede ser más que determinada por 
el tipo de organización socio-política en la que se desarrolla y a 
la que a su vez refuerza. Con respecto a los demás pensadores 
tecnocríticos no les acusa de ser tecnófobos —sería absurdo estar 
en contra de una característica del ser humano compartida con 
otros mamíferos—. Partidario de un socialismo ascético y de una 
austeridad revolucionaria, comparte con ellos que el sistema tec-
nológico actual no es neutro y que es el causante de la acelera-
ción de los desastres del mundo moderno. Aun así, consciente del 
proceso de sacralización de la tecnología, no deja de pensar que 
su potencial es, pese a todo, una oportunidad y una posibilidad 
de liberación. El problema es que la técnica ha sido secuestrada, 
aplicada y desarrollada desde los primeros pasos del capitalismo, 
enfocado únicamente a servir a su lógica, convirtiéndose en motor 
de la competencia, de los beneficios y en suma, del crecimiento 
económico forzado en todos los ámbitos. En este contexto, los 
factores humanos y ambientales se consideran simplemente un 
recurso más. George Orwell declaró en la década de los 30, «sólo 
en la era de la mecanización triunfante podemos experimentar 
verdaderamente la inclinación natural de la máquina, que es hacer 
imposible la auténtica vida humana» (Orwell, 1937). 

Treinta años más tarde Bookchin (1986c) declaraba en su 
artículo Hacía una tecnología liberadora: «Estandarizado por las 



56

máquinas, el ser humano se ha convertido en una máquina. El 
hombre-máquina es el ideal burocrático».

En realidad, lo que mayormente les reprocha Bookchin a la 
mayoría de los tecnocríticos es rechazar en bloque y de manera 
indiferenciada a toda tecnología avanzada, lo que para él entor-
pecería las prometedoras posibilidades de una sociedad de abun-
dancia. Una abundancia concebida no como un acceso ilimitado 
a bienes de consumo en exceso, sino como una abundancia en 
la que el ser humano tenga amplios medios para implicarse en el 
ágora de lo político, o sea decidir colectivamente la mejor manera 
de cubrir sus necesidades básicas, lo que le permitiría dedicarse a 
la satisfacción de sus deseos reales. La crítica que Bookchin hace 
respecto a nuestra relación con la tecnología actual es la pérdida 
de control sobre el tamaño de nuestras tecnologías. Al apostar por 
el gigantismo, la sociedad contemporánea ha desarrollado tecno-
logías que ya no son comprensibles para sus miembros. Bookchin 
cita el ejemplo de las centrales eléctricas y la producción agrícola 
para subrayar que incluso aquellos que trabajan en ellas a diario 
rara vez comprenden el funcionamiento general de estos inmen-
sos sistemas. A diferencia de esta corriente dominante, Bookchin 
propone una tecnología a escala humana. Esto no significa a pe-
queña escala, como propone Schumacher en su famoso Small 
is beautiful (1973), sino a una escala que los humanos de una 
comunidad relativamente pequeña sean capaces de comprender, 
utilizar y reparar. De hecho, lo que Bookchin intenta defender es 
una tecnología democrática, con acentos libertarios. La tecnología 
—que abarca tanto los objetos materiales como las formas de or-
ganización de los seres humanos— debe diseñarse para evitar la 
dependencia y la concentración del poder en unas pocas manos. 
Para él, se trata de diseñar la tecnología para que se integre y par-
ticipe en la organización democrática de la sociedad mediante su 
carácter transparente, accesible y bien distribuido. No hemos de 



57

olvidar que la tecnología es también, y en primer lugar, una forma 
de organizar las relaciones sociales y los flujos materiales que es-
tructuran nuestras sociedades. Dice Bookchin: «Lo que quiero de-
mostrar, es que un modo de vida orgánico sin un marco tecnológi-
co sería tan incapaz de funcionar como un hombre sin esqueleto».  

Toda elección técnica es una elección ecológica, social y políti-
ca, luego la tecnología crea un entorno social determinado. Aboga 
por un enfoque selectivo y ecológico de la tecnología. No preconi-
za un rechazo total de la tecnología avanzada, sino más bien un 
uso reflexivo y específico. Esta visión se inscribe en su concepción 
más amplia de una «ecología social», en la que la tecnología po-
dría desempeñar un papel liberador si se sustrajera a los impera-
tivos del beneficio capitalista. Por ejemplo, imagina herramientas 
que prepararían las materias primas y seguidamente dejarían a 
las personas libertad de expresión en las etapas finales de la pro-
ducción. Este enfoque tiene como objetivo conciliar la vida y la 
máquina, integrando la tecnología en los procesos de creatividad 
humana en lugar de dejar que domine al hombre.

Pero al afirmar que una cierta forma de abundancia material 
depende de las condiciones tecnológicas esto se convierte en un 
tema espinoso para los grupos ecologistas y decrecentistas. Hoy 
en día, ante los efectos desastrosos de las tecnologías digitales, 
está en auge toda una corriente situándose en la tendencia tec-
nocrítica de pensadores a los que criticaba Bookchin como lo son 
Heidegger, Günther Anders, Ivan Illich y sobre todo Jacques Ellul. 
Para Ellul, desde los años cincuenta la tecnología ha suplantado a 
la infraestructura económica como factor determinante: «La tecno-
logía no se contenta con ser el factor principal o determinante; se 
ha convertido en un sistema» (Ellul, 1977). Esta es tal vez la crítica 
más importante de Bookchin hacía esa corriente que apunta hacía 
una autonomía de la tecnología, en el sentido de que sería un pro-
ceso sin sujeto, una especie de Frankenstein que se ha escapado 



58

de sus creadores. Cierto es que la convergencia de las tecnolo-
gías (nanotecnologías, biotecnologías, informática, ciencias cog-
nitivas), más que nunca puede confundir, dado el salto cualitativo 
en la exclusión del ser humano, al intervenir en el ámbito de la 
cognición y el cerebro, acabando por colonizar la creatividad. Pero 
es olvidarse de que el reciente despliegue de las nuevas tecnolo-
gías relacionales, tipo redes sociales corporativas, se inscribe en 
la historia del capitalismo. O sea, en la continuidad del capitalismo 
reticular, prolongando sus potencialidades en términos de estrate-
gia de acumulación de capital social e informativo.

Así se entiende cómo los movimientos tecnocríticos terminan 
convirtiéndose en víctimas de lo que critican, al olvidarse de que 
no es que estemos dando un vuelco en el capitalismo digital, sino 
que nos estamos hundiendo en el capitalismo en general. Así es 
como estos grupos tecnocríticos terminan convirtiéndose en un 
grupo identitario más, como tantos otros —feministas, ecologistas, 
sindicalistas, anti-racistas y un gran etc.— desperdigados y focali-
zados en sus luchas específicas olvidándose de la lucha esencial 
que debería reagrupar a todas las sensibilidades emancipadoras, 
esa lucha común contra el capitalismo en vistas de una sociedad 
ecológica. No se trata de encontrar un único movimiento o agente 
capaz de provocar el cambio por sí solo, sino de reunir, dentro de 
una variedad de fuerzas diferentes, los medios para desafiar a la 
hegemonía en su conjunto.

Hemos vivido, desde la Revolución Industrial, bajo el paradig-
ma de una ecuación peligrosa que asimila el progreso técnico al 
progreso humano. Sin embargo, esta promesa de liberación no se 
ha llegado a cumplir. Además de causar destrucciones generali-
zadas, contaminaciones de todo tipo y otros «accidentes colate-
rales», la tecnología nos esclaviza cada vez más, especialmente 
al aumentar nuestra dependencia con respecto a conocimientos 
poseídos casi exclusivamente por expertos y técnicos de todas 



59

las disciplinas imaginables. En nuestra vida cotidiana la tecnología 
nos ha aliviado de muchas cargas, al menos en las sociedades 
occidentales. Pero, sobre todo, ha facilitado el avance desmedido 
de una sociedad del derroche, de la explotación y de la miseria, 
pero también del control y la evasión mental. Todo ello justifica el 
temor y la desconfianza:

No sorprende por tanto constatar que esta tensión entre el 
miedo y la esperanza se resuelva cada vez más a menudo 
en favor del miedo en forma de rechazo indiscriminado a la 
tecnología. Esta aparece como un demonio, dotado de vida 
propia e intenciones malévolas, que amenaza con mecani-
zar al ser humano, e incluso con exterminarlo. El profundo 
pesimismo engendrado por esta actitud es a menudo tan 
simplista como el optimismo que prevalecía anteriormente. 
Existe un verdadero peligro de que abandonemos cualquier 
evaluación serena de la tecnología, volvamos la espalda a 
sus aspectos liberadores y, peor aún, nos sometamos de 
manera fatalista a su utilización con fines destructivos. Si no 
queremos que nos paralice esta nueva forma de fatalismo 
social debemos definir un equilibrio (Bookchin, 1976, p. 80).

Para Bookchin, los estragos de la tecnología no deberían con-
ducir a rechazarla sin matizaciones. Así, está convencido (como 
muchos anarquistas, por ejemplo Kropotkin) de que podríamos 
aprovechar la técnica para liberarnos, siempre y cuando no se use 
en beneficio de los inversores. «Un prisionero podrá adquirir cono-
cimientos técnicos, pero nunca aprenderá a amarlos. En la mayo-
ría de los casos, aprenderá a odiarlos» (Kropotkin, 1887).

Kropotkin argumentaba que, basándose en la tecnología de su 
época, la gente no necesitaría trabajar más de cinco horas al día 
para satisfacer sus necesidades de comida, ropa, vivienda, vino, 
transporte y otras necesidades relacionadas. Kropotkin (1892) dio 
la bienvenida a la mecanización, para que «los que ahora son las 



60

bestias de carga de la humanidad [puedan] levantar la espalda… 
para convertirse por fin en hombres».  Pero al mismo tiempo re-
conocía que el capitalismo a menudo introducía la maquinaria de 
forma destructiva, tanto para la vida humana como para el medio 
ambiente. Kropotkin fue uno de los primeros críticos de la agricul-
tura industrial en el medio oeste de Estados Unidos, señalando su 
propensión a agotar el suelo. La maquinaria debe integrarse con 
prácticas racionales de cultivo y producción a pequeña escala.

La posición de Bookchin en favor de un uso racional de la 
tecnología, está ligada a la necesidad de crear una sociedad de 
la abundancia, de dotar a la humanidad de la capacidad mate-
rial para liberarse del yugo que representa el trabajo penoso, 
consumidor no solo de fuerza física sino también de tiempo. Un 
tiempo precioso que podría ser utilizado para el arte, para crear, 
tejer lazos con el otro —humano y no humano—, cuidarnos, pero 
también y sobre todo para facilitar y fomentar la participación 
ciudadana en la política. Si la Grecia antigua fue capaz de inven-
tar la democracia directa y mantenerla durante dos siglos, fue 
gracias al trabajo de los esclavos, que permitió a los ciudadanos 
dedicarle tiempo a la res publica. Hoy en día, gracias a la tec-
nología podríamos recobrar ese tiempo precioso y liberarnos de 
esa esclavitud no reconocida y casi siempre ocultada que es el 
trabajo asalariado.

Viviendo el auge y la progresión rápida de la tecnología mo-
derna en las décadas de 1960 y 1970, Bookchin afirma que es-
tamos ante un giro cualitativo importante. Constata que con los 
conocimientos modernos es posible desarrollar una tecnología a 
la vez liberadora y ecológica, controlada por todos y cada uno de 
los ciudadanos: energías renovables, herramientas simples, desa-
rrolladas por y para los seres humanos y de fácil manejo para el 
usuario. Bookchin veía en ello un futuro posible para una sociedad 
tecnológicamente avanzada pero a la vez humana y ecológica.



61

El quid de la cuestión es la potencialidad. No pretendo en ab-
soluto decir que la tecnología es necesariamente liberadora 
o inequívocamente beneficiosa para el desarrollo humano; 
pero tampoco creo que las máquinas y la mentalidad tec-
nológica nos condenen a ser sus esclavos, como al parecer 
opinan Juenger y Ellul. Lo que me refiero es que un modo de 
vida orgánico carente de soporte tecnológico sería tan inca-
paz de funcionar como un hombre sin esqueleto. La tecnolo-
gía es la base estructural de la sociedad; es en el marco que 
ella define donde se inscriben la economía y la mayor parte 
de las instituciones (Bookchin, 1976, p. 80-81).

Pero, según él, la emergencia de esta tecnología requiere una 
revisión de los valores rectores de la investigación y desarrollo (y la 
producción en general). La sociedad debe recuperar el control de 
la ciencia para que pueda desarrollarse una tecnología con rostro 
humano, dedicada a satisfacer las necesidades humanas. Desde la 
perspectiva de la ecología social, las orientaciones tecnológicas, li-
bres por fin de la lógica mercantil, serían directamente definidas por 
las entidades locales y estarían sujetas a numerosos imperativos éti-
cos y democráticos, según su utilidad social y el contexto ambiental 
específico del lugar donde se hubieran de utilizar. Así, Bookchin habla 
de «matriz social» de la tecnología, de la capacidad de elegir una u 
otra según el tipo de sociedad de que se trate. Esta elección es esen-
cial para que seamos nosotros quienes controlemos la tecnología y 
no al revés. Y para obtener todos los beneficios que aporta, tanto a 
nosotros como a la biosfera, sin padecer sus graves inconvenientes.

Una tecnología así nos aportaría, además, los medios nece-
sarios para evitar los peligros del localismo y entablar vínculos 
relacionales y administrativos más allá de nuestras comunidades 
locales, a fin de alcanzar la interconexión de las comunidades de 
municipios que trataremos un poco más adelante, en el capítulo 
sobre el municipalismo libertario.



62

Bookchin, ¿partidario del decrecimiento?
De lo dicho se desprende que hay muchas similitudes entre 

decrecimiento y ecología social. Pero, aunque en sus obras Mu-
rray Bookchin critica siempre sin concesiones la obligación capi-
talista de «crecer o morir» (expresión no utilizada por Marx21), en 
sus escritos nunca utilizó —que nosotros sepamos— el término 
«decrecimiento». Es posible que ni siquiera lo conociese: las fuen-
tes del pensamiento ecologista anglosajón —y más aún norteame-
ricano— son relativamente diferentes de las que conocemos en 
Europa. Sin embargo, sí encontramos algunos comentarios que 
podrían aplicarse a las teorías del decrecimiento.

Bookchin, muy preocupado por la coherencia —para él, una 
idea indebidamente definida es tan peligrosa como un dogma in-
cuestionable—, seguramente hubiera puesto reparo a la ambigüe-
dad de la palabra «decrecimiento». La principal reticencia sería: 
para el común de los mortales, decrecer es lo contrario de crecer y 
es realmente muy difícil entender que el decrecimiento no se asi-
mile al de recesión generalizada. Desarrollándose el capitalismo 
sobre la base de una oposición entre riqueza material y riqueza 
abstracta, la riqueza material se compone de diversos valores de 
uso, que remiten a los cuerpos concretos y materiales de las mer-
cancías. La riqueza abstracta se compone de la cantidad de traba-
jo abstracto que contienen las mercancías y es convertible en su-
mas de dinero. Para el capitalismo los diversos valores de uso son 
solo los soportes de la abstracción del valor, y deben desaparecer 

21   En su crítica de la economía política, Marx ya demostró que la sustitu-
ción de la fuerza de trabajo humana por el uso de la tecnología reduce el «va-
lor» representado en cada mercancía, lo que induce el capitalismo a aumen-
tar constantemente la producción: «La disminución de la tasa de ganancia 
también acelera la concentración de capital y su centralización mediante la 
expropiación de los pequeños capitalistas. [...] Favorece la sobreproducción» 
(Marx, 1894). 



63

detrás de él. Así, el sistema capitalista convierte la satisfacción de 
las necesidades concretas y la materialidad concreta de los bienes 
de uso, en un simple pretexto contingente para la producción de 
abstracciones cuantitativas vacías e indiferenciadas. No se pre-
ocupa ni por un segundo de los efectos reales de los productos 
en el entorno «natural» y social. Es más, se aprovecha de esos 
efectos devastadores para aumentar su productividad al potenciar 
descaradamente nuevos mercados —verde-greenwashing— para 
paliar a los desastres que ha provocado previamente, redoblando 
así  la productividad con nuevos artilugios —energías renovables, 
coches eléctricos, etc.— Claro que para las personas críticas del 
capitalismo se trata de abandonar progresivamente esas abstrac-
ciones cuantitativas y que solo prevalgan los valores de uso. Pero 
¿cómo proponer un decrecimiento de la abstracción del valor sin 
una recesión productiva de los valores de uso? ya que en el capi-
talismo están íntimamente ligadas.

Por otra parte la consigna del decrecimiento parece dirigida 
indistintamente para todos los pueblos o para cualquier tipo de 
producción, y en este caso, es por lo tanto injusta e ineficaz. 
Con respecto a la zona central del capitalismo, éste sí que nos 
impone actualmente un cierto decrecimiento, sobre todo el de los 
bienes y servicios que socialmente más necesitamos: transporte 
público, salud, educación, ayuda a las personas mayores, etc. 
Y a la vez aumenta de manera exponencial la producción de los 
medios destructivos, los más rentables, como es el de las armas 
que siempre necesitan más guerras. De ahí que para la gran 
mayoría, decrecimiento signifique recesión. Por todas estas ra-
zones, lógicamente decrecimiento es una palabra ambigua para 
utilizar con mucha cautela. Para que quede claro, debe apuntar 
con nitidez al origen de la fiebre de la valorización del valor, en 
otras palabras, la riqueza abstracta, es decir el capitalismo en su 
totalidad social.



64

Sin duda, hubiera temido que, sacada de su contexto, esta ex-
presión provocadora se volviese contra sus creadores, convirtién-
dose, como sucedió con «desarrollo sostenible» o «ecologismo», 
en un nuevo eslogan comodín. Es, precisamente, el peligro que 
conlleva cualquier consigna que, por definición, no considere el 
problema ecológico en toda su complejidad holística:

Si queremos hallar las raíces de la crisis ecológica actual, no 
debemos buscarlas ni en la técnica, ni en la demografía, ni 
en el crecimiento, ni en las meras secuelas de una catástro-
fe. Debemos examinar los cambios institucionales, morales 
y espirituales subyacentes en nuestra sociedad humana y 
que han producido la jerarquía y la dominación (Bookchin, 
1986b, p. 40).

Adoptar cualquier otra actitud sería dar pie a una recupera-
ción diametralmente opuesta, que podría justificar medidas esta-
tales cada vez más restrictivas, cuando no represivas (aumento 
de impuestos, tasas ambientales, subsidios, normas, multas, etc.). 
Entonces, objetivamente habríamos ayudado, a través de la exal-
tación del racionamiento (la «simplicidad voluntaria»), a allanar el 
terreno para la austeridad mediante el ejemplo. Pensándolo bien, 
en nuestra sociedad capitalista (basada, por lo tanto, en el creci-
miento), el «decrecimiento» tan solo significaría lo que ya es: la 
«recesión».

Dicho esto, Bookchin no se opone ni al decrecimiento en sí 
mismo ni a la simplicidad voluntaria, siempre que se desarrollen en 
un marco adaptado: «Hacer un llamamiento en favor de la simpli-
cidad voluntaria, de acuerdo, pero solo cuando los medios de vida 
sean realmente simples y accesibles a todos» (Bookchin, 1986b, 
p. 53). Y siempre y cuando no nos quedemos en esos conceptos, 
sino que abordemos la cuestión de manera holística. Desde la óp-
tica del decrecimiento no se puede abandonar la crítica radical 



65

del capitalismo, ni juzgar facultativa la incompatibilidad de ambos: 
«Sin una revisión de los orígenes del crecimiento —la competición 
en una sociedad de mercado, basada en crecer o morir— la exi-
gencia de controlar el crecimiento es tan absurda como imposible» 
(Bookchin, 1989, Anexo 4).

En efecto, el crecimiento no es sólo un paradigma repetido 
machaconamente por los medios y políticos de todos los colores. 
Según Bookchin, lo que subyace bajo el término «crecimiento», 
y al mismo tiempo lo alimenta, es la competencia feroz entre em-
presas de cara al mercado: el riesgo constante de ser derrota-
das y absorbidas por un rival, que invariablemente las conduce a 
una espiral de crecimiento. Obtener ganancias; encontrar nuevos 
mercados (y hacerlo constantemente); producir más barato y por 
tanto hallar materias primas abundantes; inventar máquinas cada 
vez más potentes, que requieren más energía y menos mano de 
obra (no siempre dócil)… Todo ello se convierte en una necesidad 
vital para cualquier empresa. Y, en el otro extremo de la cadena, 
inventar y crear, a través de la publicidad, tantas oportunidades de 
vender como sea posible, buscando innovaciones constantes. Ello 
conduce a una lógica de guerra larvada (o declarada, si es nece-
sario), apoyada por los Estados, y a un saqueo sistemático y sin 
consideraciones morales de los recursos naturales y humanos.22

Bookchin cree que es imposible controlar el crecimiento sin 
cambiar el funcionamiento mismo de la sociedad. Una crítica que 
hizo en la década de 1970 tras la publicación por el Club de Roma 
del informe Meadows sobre los límites del crecimiento (1972):

Hablar de «límites al crecimiento» en una economía de mer-
cado capitalista es tan absurdo como hablar de límites a la 

22   El hecho mismo de que el término «recursos humanos» se haya con-
vertido en «moneda corriente» demuestra el cinismo del capitalismo y sus 
tecnócratas.



66

guerra en una sociedad belicista. Los bellos discursos mo-
ralizadores pronunciados hoy por todo tipo de ecologistas 
bienintencionados son tan ingenuos como manipuladores 
son los de las multinacionales. No se puede «convencer» al 
capitalismo para que limite su crecimiento como tampoco se 
puede al ser humano para que deje de respirar (Bookchin, 
2010, Anexo 2).

En conclusión, para la ecología social, este modelo econó-
mico del capitalismo se ha de condenar inequívocamente, en su 
conjunto y en todas sus formas. Soslayar el problema llamándolo 
sociedad «industrial» o «termo-industrial», como hacen muchos 
defensores del decrecimiento, nos aleja de las maneras de com-
batirlo. Lo mismo ocurre cuando nos limitamos a condenar un solo 
aspecto del capitalismo, por ejemplo el sector financiero.

Esto va en contra de la idea, compartida por un amplio es-
pectro político que va desde la derecha a los verdes pasando por 
Attac,23 de que sería suficiente, por decreto, con moralizar, castigar 
o fiscalizar las emisiones de carbono, las transacciones financie-
ras, etc. Latouche (2012), por ejemplo, cae en el keynesianismo 
cuando nos propone «propuestas inmediatas»: salida del euro, in-
flación controlada, pleno empleo... ¡y estos serían los primeros pa-
sos para «salir de la economía»! Löwy (2012), por su parte, habla 
de una «supresión gradual del mercado».24 Por su parte, Latouche 
quiere mantener los bienes no materiales en una forma mercantil 
«al menos en parte», como si el sector mercantil tolerara a su lado 
un sector no mercantil. Gorz (2023) había renunciado finalmente a 
esta idea después de defenderla durante mucho tiempo.

23   https://attac.es/. 
24   Mientras que Marx ya había dicho claramente en su Crítica al Progra-

ma de Gotha que el intercambio mercantil debe desaparecer desde el co-
mienzo de la transformación socialista, y no al final. https://www.marxists.org/
espanol/m-e/1870s/gotha/critica-al-programa-de-gotha.htm 

https://attac.es/
https://www.marxists.org/espanol/m-e/1870s/gotha/critica-al-programa-de-gotha.htm
https://www.marxists.org/espanol/m-e/1870s/gotha/critica-al-programa-de-gotha.htm


67

Mediante este reformismo se desvía la atención, evitando la 
crítica a las bases de la producción capitalista, haciendo creer, 
además, que la «economía real» es sana, libre de sospecha y, 
como el mercado, inherente a la naturaleza humana. Bookchin 
adopta un planteamiento completamente opuesto. En la línea del 
marxismo pero también del anarquismo, combate la estructura in-
herente al capitalismo, su determinismo y su lógica sin fisuras. 
Para Bookchin, el decrecimiento no es viable sin una oposición 
clara al capitalismo. En otras palabras, la posibilidad de instau-
rar una sociedad de decrecimiento pasa por un movimiento cuyo 
objetivo sea revisar en profundidad la economía actual, nuestras 
instituciones, las dominaciones sociales integradas (el patriarca-
do, el funcionamiento jerárquico, la explotación a través del trabajo 
asalariado, etc.) y el conjunto de los valores culturales y sociales 
que se derivan de la sociedad de crecimiento. Un movimiento de-
cididamente político, con ambición global y radical, que surja de 
los ciudadanos y de sus aspiraciones.





69

Un proyecto político: 
el municipalismo libertario

Desde una óptica general, la comparación entre la ecología social 
de Bookchin y el decrecimiento pone de manifiesto el deseo de 
tratar un mismo problema ecológico, pero también, indisoluble-
mente, económico y social. A pesar de las numerosas proposicio-
nes comunes citadas anteriormente, ambos adoptan planteamien-
tos diferentes, aunque a menudo complementarios, con respecto 
a los ámbitos estudiados y las medidas propuestas para producir 
el cambio.

El decrecimiento hace hincapié en las desastrosas repercu-
siones de la producción y el consumo excesivos, en particular el 
saqueo de los recursos vinculado a las inevitables limitaciones del 
planeta. La ecología social, por su parte, señala a la política y la 
cuestión institucional. Para Bookchin, el cambio depende de una 
renovación política y del desarrollo progresivo de una democracia 
directa real. Se trata, pues, de suscitar un verdadero cambio en 
la forma de hacer política, devolviendo el poder de decisión di-
rectamente a ciudadanas y ciudadanos, convertidos de nuevo en 
protagonistas de sus vidas.

Bookchin no escribiría, como Serge Latouche, que «el recha-
zo radical de la democracia representativa es un tanto excesivo» 
(Latouche, 2006, p. 272). Por el contrario, nos recuerda que hoy lo 
político es irreconocible si nos referimos a su definición original: la 



70

gestión de los asuntos públicos por el pueblo. Reducido a su míni-
ma expresión, sin auténtica representatividad, ha sido secuestra-
do por unos cuantos partidos dominantes, una pesada maquinaria 
estructurada para acceder al poder dentro del sistema jerárquico 
de dominación por excelencia: el Estado. Un Estado distante, des-
ligado de lo social, constituido a menudo por castas y sometido 
a los intereses económicos de grandes grupos y del capital. El 
papel del «ciudadano» actual se limita a pagar sus impuestos y 
votar a un «elegido» sobre el que no tiene el menor control una 
vez introduce la papeleta en la urna. Así, cada vez más, crece el 
desencanto con la política y la abstención.

Para Bookchin, lo más urgente hoy es revitalizar lo político 
frente a su simulacro: la política. O sea, volver a su fundamento: 
el arraigo local mediante la democracia directa. Se ha de crear 
una democracia municipal a través de asambleas ciudadanas 
con decisiones tomadas cara a cara y con mandatos imperativos 
y revocables; un verdadero fenómeno orgánico donde la activi-
dad de un organismo público, de una comunidad, involucre di-
rectamente a cada uno de sus miembros. En este contexto, los 
comunes, que pueden definirse como lugares auto-instituidos de 
activación de usos compartidos que funcionan sobre la base de 
la auto-organización y la autogestión —de los que se encuentran 
ejemplos en los jardines y huertos compartidos, la vivienda partici-
pativa, los supermercados cooperativos y las cooperativas de pro-
ducción, los centros de salud, las escuelas o incluso los lugares 
culturales auto-gestionados— están más que nunca de actualidad 
para institucionalizar estas tendencias de apoyo mutuo, autoges-
tión y soluciones locales. En este caso se estaría iniciando un mo-
vimiento comunalista confederal o sea un proceso político como 
poder municipal asambleario, en tensión con el poder estatal.  

A través de su concepción de la ecología, Murray Bookchin 
desarrolla un modelo que denomina «municipalismo libertario» 



71

(que después llamó «comunalismo»). Este proyecto político bus-
ca ser una herramienta ambiciosa, de envergadura, que permita 
hacer realidad la ecología social mediante la descentralización 
de la sociedad y una toma de poder popular. Con ese objetivo, 
Bookchin concibe un modelo integral y coherente de sociedad a 
escala humana, descentralizada, compuesta por comunidades po-
líticamente autónomas y agrupadas en una federación. Según él, 
solo así se podrá terminar con la megamáquina que se ahoga, 
que nos ahoga, y recrear un espacio propicio a la participación 
de cada uno; una sociedad liberada de las jerarquías económicas 
y sociales, así como de la dominación de todo tipo: el principal 
objetivo de la ecología social. El fin de este principio de descen-
tralización es regresar a una gestión local a escala humana de los 
asuntos públicos, instaurando la propiedad comunal de los medios 
de producción. Se trata de desarrollar un espacio en el que cada 
individuo se sienta totalmente implicado, pueda decidir junto a los 
demás, encuentre su lugar y exprese plenamente su potencial y 
sus deseos.

La comuna autónoma y descentralizada: 
un reto moderno

Como su nombre indica, el municipalismo libertario se asienta 
sobre la entidad política más baja y cercana a la gente: el municipio 
o comuna, que podría representar tanto un pueblo como un barrio.

La verdadera célula de la vida política es, en efecto, el muni-
cipio, ya sea en su conjunto, si tiene escala humana, o a tra-
vés de sus diferentes subdivisiones, en particular los barrios 
(Bookchin, 2000b).

Esta comuna sería un lugar donde la gente se reuniría, discu-
tiría cara a cara y se sentiría más cercana a las decisiones que se 
toman. También administraría las cuestiones de producción y dis-



72

tribución de bienes a nivel local. El comunalismo pretende integrar 
esos medios de producción mediante una «municipalización de la 
economía» en beneficio de la comuna en su conjunto.

Los habitantes se reunirían en asambleas abiertas donde las 
decisiones legislativas se tomarían por mayoría. Después serían 
los consejos de delegados, sometidos a una estrecha supervisión 
y revocables en cualquier momento —o incluso designados por 
sorteo— los encargados de realizar las tareas decididas por las 
asambleas comunales. Estas comunas no estarían aisladas, sino 
conectadas entre sí en federaciones y confederaciones institucio-
nalizadas. Esta forma de alianza permitiría, además de respetar 
las peculiaridades de cada municipio y región, comprender el con-
junto de necesidades, intercambios y mecanismos de solidaridad 
entre cada entidad, sin Estado o una gestión centralizada que uni-
formice o imponga sus puntos de vista.25

Esta red de comunas administraría todos los temas de pro-
ducción y distribución sobre áreas más extensas, con el fin de 
facilitar la autonomía económica de los municipios, coordinar los 
intercambios y equilibrar mejor los recursos entre zonas más y 
menos favorecidas. Así, esta confederación participaría en la so-
cialización de la economía desde los cimientos de la economía 
municipal, permitiendo, a cambio, su proyección solidaria más allá 
de los límites y el marco restringido de la localidad.

El desarrollo de tales entidades económicas locales autoges-
tionadas requeriría que la sociedad fuera física e institucionalmen-
te descentralizada. Al igual que la corriente del decrecimiento, la 
ecología social abogó enseguida por acabar con el modelo de 
grandes centros urbanos, pero también con el Estado-nación cen-

25   Este modelo no es exclusivo de la Antigüedad. Hoy día se sigue encon-
trando en forma de asociaciones cívicas, esferas públicas locales o comités 
de barrio, y ha resurgido con formas más específicas en Chiapas o en ciertas 
zonas del Kurdistán.



73

tralizado, en favor de una fusión más orgánica de la ciudad y el 
campo. Retomando las propuestas de los socialistas utópicos del 
siglo XIX y de los anarquistas sociales como Kropotkin, Bookchin 
defiende la descentralización gradual de las grandes aglomera-
ciones que amenazan incluso a nuestras zonas rurales, para que 
recuperen una dimensión humana. Y esto, no solo para permitir el 
desarrollo de la democracia directa, sino también para hacer fren-
te a la necesidad de vivir en equilibrio con la naturaleza.

Si tan importante es descentralizar la sociedad anarquista, 
no es sólo para establecer relaciones duraderas y armonio-
sas entre los seres humanos y la naturaleza, sino también 
para proporcionar una nueva dimensión a la armonía entre 
los seres humanos. […] Reducir el tamaño de las comunida-
des humanas es una necesidad vital, primero para solucionar 
los problemas de contaminación y transporte, después para 
construir auténticas comunidades. En cierto sentido, tene-
mos que humanizar la humanidad (Bookchin, 1986, Anexo 1).

Las necesidades reales se podrán definir en común partiendo, 
sobre todo, de las posibilidades locales y persiguiendo la comple-
mentariedad con otras comunidades, en ese contexto geofísico a 
escala humana, próximo a la realidad de nuestro medio ambiente, 
que vele incluso por su prosperidad. Para algunos municipios o re-
giones podrá tratarse de expansión o aumento en algunas áreas, 
y para otros de reducción o disminución, pero en todos los casos 
la finalidad es la abundancia y riqueza de las relaciones humanas 
y de los bienes esenciales para todos los pueblos y personas: una 
vía realista hacia el decrecimiento.

El cambio aquí y ahora: el verdadero doble poder
Sin lugar a duda, no va a ser fácil establecer una confederación 

de comunidades libres. Pero Bookchin prevé diferentes maneras 



74

de lograrlo sin tener que recurrir a una revolución armada o electo-
ral. Llevaría demasiado tiempo presentarlas aquí en detalle, pero 
se puede resumir su visión estratégica de la transición diciendo 
que el municipalismo libertario pretende reemplazar a los políticos 
profesionales a través de las asambleas populares de los barrios o 
los pueblos y el desarrollo de su autonomía. Estas asambleas han 
de ganar la batalla de la legitimidad —perdida ya en gran medida 
por los ayuntamientos, vistas las tasas de abstención—.

Bookchin imagina la creación de un movimiento que se orga-
nizaría para difundir estas ideas y llevarlas a la práctica partiendo 
de la base, o desde la escala local. Las asambleas una vez cons-
tituidas deberían federarse y tratar de extender progresivamente 
su ámbito de competencia política, es decir, su poder de decisión. 
Esta lucha pasaría tanto por la participación en las elecciones mu-
nicipales —como herramienta de propaganda y de apoyo institu-
cional a las asambleas populares—, como por el desafío al poder 
estatal vigente representado por el ayuntamiento. La dificultad 
consistiría en conservar esta línea radical de transformación de la 
sociedad y de arraigo local ante el deseo de eficacia y la voluntad 
de obtener resultados rápidamente. A este respecto, Bookchin no 
cesó de denunciar en política la «desradicalización» de los «par-
tidos verdes», sus incoherencias y sus compromisos (por ejemplo 
cuando exaltan la horizontalidad, la democracia de las bases e 
incluso el decrecimiento, al tiempo que persiguen ganar escaños 
en las elecciones nacionales). Como hemos visto antes, en 1983, 
en Alemania, se manifestaron con fuerza un millón y medio de per-
sonas en contra el despliegue de los misiles Pershing y el 22 de 
octubre de ese mismo año entraron Los Verdes en el Parlamento 
alemán. Pero la lucha seguía viva en el interior del movimiento de 
Los Verdes, mayormente entre sus dos tendencias principales: los 
Realos —partidarios de entrar en el Parlamento— y los Fundis —
quienes se oponían—. Los fracasos electorales y los principiantes 



75

juegos electorales con sus degradantes compromisos podían dar 
pie a que reaccionaran los y las militantes de las bases. Por lo que 
en 1984 Murray Bookchin emprendió una gira por varias ciudades 
alemanas. Estimulado por la capacidad de los militantes y acom-
pañado de su máxima representante —Jutta Jiffurth—, trató de  
convencer a las activistas del error de entrar en el juego electoral 
argumentando que «un partido parlamentario siempre desmorali-
zará y viciará al movimiento extra-parlamentario que lo impulsó» 
(Biehl, 2017, p. 501).

Para Bookchin, queda claro que la esfera política debería con-
vertirse en la emanación de la esfera social, su expresión directa. 
Esta la incluye y, al mismo tiempo, la alimenta y se engasta en ella. 
De este modo, proporcionando una traducción política inmediata y 
coherente a las actividades sociales alternativas —pero también a 
sus luchas—, estas no solo podrían existir, sino institucionalizarse 
poco a poco y dejar de estar al margen para competir con el mo-
delo dominante, dándoles al mismo tiempo un sentido, una fuer-
za y un alcance importantes. Serían difícilmente reabsorbidas 
al quedar alejadas de todas las formas de dominación —ligadas 
al consumo, al mérito, al dinero, al mercado, a la competencia 
o al Estado-nación, pero también al patriarcado y a diversos 
fetichismos—.

Se trata de abordar una cuestión delicada y ¡oh, cuán difícil! 
Aquella de iniciar un movimiento político autónomo, con repercu-
siones sociales que respondan a unas auténticas necesidades en 
el día a día y una cultura social que le dé cuerpo antes de que la 
lógica totalitaria del capitalismo nos asfixie. Este propósito, vital 
hoy en día, supone la interacción dinámica de tres elementos in-
separables: una teoría como linterna para ver y entender, y una 
práctica —luchas contra los atropellos, pero también prácticas al-
ternativas como huertos urbanos, cooperativas de consumo, es-
cuelas alternativas, etc.—, todo ello con una mirada dirigida hacía 



76

un horizonte emancipador o utopía. Podríamos llamar praxis a 
esta relación dialéctica entre teoría y práctica, las cuales se ali-
mentan mutuamente. Aquello que Malatesta llamaba: «la acción 
y la agitación de las conciencias». En cuanto a la utopía, como 
bien contestaba Eduardo Galeano (1989) a esta pregunta: «¿Y 
para qué sirve la utopía, el horizonte? Sirve para esto: para seguir 
caminando» . Esta es una dimensión esencial para inducir una 
voluntad de movimiento y es lo que nos enseña el movimiento 
anarquista de los años 1930 en España y más recientemente el 
movimiento zapatista y el kurdo de Rojava. En cuanto a la cultu-
ra, es ese cuarto elemento que ayuda a que cambien nuestras 
subjetividades, nuestros valores personales. Una cultura que nos 
permita confiar de nuevo en nosotros mismos y en los demás, en 
nuestras capacidades genuinamente humanas y recuperar cier-
ta fe, aquella de creernos que  un mundo nuevo es posible, un 
mundo más justo, más solidario y en armonía con la naturaleza. 
La conjunción de estos cuatro elementos debería dar paso a la 
creación de un verdadero movimiento de contrapoder colectivo 
—o contra-sociedad— con capacidad de desafiar esta economía 
política destructora hasta crear una relación de fuerza que nos 
permita acabar con ella.

Por supuesto, esto no se hará sin suscitar la oposición de los 
defensores del capitalismo y del Estado. Nos avisa Bookchin que 
será necesaria mucha imaginación, fuerza de convicción, perspi-
cacia y persuasión para mantener el rumbo de la nueva sociedad 
sin caer en la trampa de la confrontación violenta, un terreno en 
el que el proyecto en cierne no podría competir. Pero esta opo-
sición constructiva será siempre preferible a la certeza de tener 
que seguir soportando pasivamente el extremismo destructivo del 
capitalismo y de su economía del crecimiento.



77

Conclusión

El proyecto de liberación de la sociedad imaginado por Murray 
Bookchin no ha logrado ser del todo convincente. Bookchin, que 
deseaba promover la evolución del pensamiento anarquista, 
es criticado precisamente por los partidarios de esta corriente. 
Los dos reproches fundamentales que se le hacen son, por un 
lado, el abandono del sindicalismo (anarcosindicalismo) como 
principal arma contra el capitalismo y como encarnación de la 
sociedad futura y, por otro, su legitimación de la lucha política 
como medio de establecer, constitucionalmente, una democra-
cia directa.

Este marco despierta la desconfianza de la mayoría de los 
anarquistas, tradicionalmente favorables a una «revolución social» 
y para los cuales la política es sinónimo de instituciones derivadas 
del Estado. Además, muchos consideran que cualquier decisión 
adoptada por una mayoría es una forma establecida de domina-
ción de la minoría. En lo que respecta al deseo de institucionalizar 
las instancias generadas por la democracia directa a través de una 
Constitución, con sus consiguientes leyes, a menudo se ve como 
una manera de paralizar, de anquilosar el proceso revolucionario. 
En última instancia, un modelo constitucional confederal, aun di-
rigido democráticamente por el pueblo, equivaldría, según estos 
anarquistas, a recrear una forma de Estado. Este debate condujo 
a Bookchin, hacia el final de su vida, a desligarse públicamente de 
esta corriente ideológica.



78

Por otra parte, algunos críticos de su modelo político destacan 
la lentitud de la toma de decisiones y la versatilidad inherentes al 
sistema de democracia directa. Para otros, este sistema no per-
mite garantizar la transición hacia una sociedad ecológica. Es el 
discurso en sí mismo el que parece difícilmente audible: ante el 
aumento del desempleo y de la desigualdad social, frente a la ur-
gencia climática, ¿cómo justificar que la creación de asambleas 
populares ha de ser una de las reivindicaciones prioritarias?

De hecho, la ecología social se plantea más bien a largo plazo 
y no es quizás una respuesta suficiente a las aspiraciones inme-
diatas de las personas. A pesar de todo, Bookchin mantiene su po-
sición: la resolución de los problemas ecológicos y sociales pasa 
por que el pueblo recupere las riendas de la gestión de la sociedad. 
Una (re)toma del poder necesaria para permitir un cambio radical.

Queda patente que el concepto de municipalismo libertario 
desentonaba en el contexto intelectual (dominado por la «posmo-
dernidad» después de 1968) y activista de finales del siglo XX. 
Frente a la espontaneidad ambiente, su imagen de movimiento 
organizado —no centralizado, pero claramente estructurado— ra-
zonando en términos de programa, de etapas, de metas para una 
sociedad futura, recordaba demasiado los proyectos socialistas 
revolucionarios del siglo anterior. Considerado innovador cuando 
hablaba sobre ecología y tecnologías alternativas en la década de 
1960 y 1970, Bookchin pasa a ser casi retrógrado cuando diseña 
el proceso de transformación social al que aspiraba. Su razona-
miento de tipo ideológico —aunque no lo sea—, con un vocabu-
lario a menudo hermético, poco receptivo a la divergencia, puede 
parecer anacrónico en el mundo postsoviético.

Seguramente este punto es el que explica, en parte, la des-
aparición progresiva de Murray Bookchin del primer plano de la 
escena intelectual en los años ochenta. Este repliegue también 



79

está relacionado con las sucesivas contiendas teóricas en las que 
estuvo involucrado en aquella época, principalmente con la eco-
logía profunda, los neomaltusianos (en la estela de Paul Ehrlich) 
y diversas corrientes anarquistas, disputas que, de hecho, inició 
casi siempre él mismo. En lugar de crear vínculos con teóricos 
cercanos a sus ideas (Cornelius Castoriadis o André Gorz, por ci-
tar solo algunos), dejó que se instalaran desavenencias que con-
dujeron a su aislamiento ideológico. Por lo menos así fue hasta 
el resurgimiento, a principios del siglo XXI, de movimientos que 
abogaban por el retorno a la democracia directa y la gestión local.

Precursor de algunos conceptos promovidos hoy por los par-
tidarios del decrecimiento, Bookchin podría serles aún de utilidad, 
gracias a una teoría política que se adapta a sus ideas, una teoría 
que denuncia el peligro de una revolución incompleta y que insiste 
en la necesidad de hacer frente no solo a la crisis ecológica y de 
los valores productivistas de la sociedad del crecimiento, sino tam-
bién al conjunto de factores de dominación social que la definen. 
Solo teniendo todos estos elementos en cuenta se podrá trazar el 
camino hacia un decrecimiento feliz.





81

Anexos

Escogidos con la colaboración de Vincent Gerber

Anexo 1: Ecología y pensamiento revolucionario

El siguiente es un extracto del artículo Ecology and Revo-
lutionary Thought (1964), considerado el texto fundador de 
la ecología social y donde Bookchin define sus principales 
líneas del pensamiento. En este extracto expone en concreto 
su crítica del «gigantismo»: de lo cada vez mayor y más cen-
tralizado, de lo masificado y de sus repercusiones tanto en 
la naturaleza como en los seres humanos. Esta observación 
dio lugar a un llamamiento en favor de la creación de comu-
nidades humanas descentralizadas construidas a través de 
una vinculación orgánica con su entorno natural.26

La humanidad ha producido desequilibrios no solo en sus re-
laciones con la naturaleza, sino lo que es más importante, entre 
los propios seres humanos, en la propia estructura de la sociedad. 
Los desequilibrios producidos por la humanidad en el mundo na-
tural son el resultado de los desequilibrios que ha generado en el 
mundo social. Hace un siglo se podría haber pensado que la con-
taminación del aire o del agua era consecuencia de las actividades 
lucrativas de los magnates de la industria y de los burócratas. En 
la actualidad esta explicación se consideraría harto simplista. Es 

26   Extractos de Bookchin, 1974, p. 62-69 y p. 79-82.



82

indudable que la mayoría de las empresas burguesas desprecian 
lo público, como atestiguan las reacciones de las compañías eléc-
tricas, automovilísticas y siderúrgicas ante el problema de la con-
taminación. Pero más grave aún que la actitud de los empresarios 
es el tamaño de dichas empresas: sus enormes proporciones físi-
cas, su ubicación dentro de una región en particular, su densidad 
en relación con la comunidad o las vías fluviales, su necesidad de 
materias primas y agua, además de su papel en la división nacio-
nal del trabajo.

Lo que constatamos hoy en día es una crisis de la ecología so-
cial. La sociedad moderna tal y como la conocemos, especialmen-
te en Estados Unidos y Europa, se basa en inmensos cinturones 
urbanos, en una agricultura altamente industrializada, y por enci-
ma de ambos, un hipertrofiado, burocratizado y anónimo aparato 
estatal. Si dejamos de lado por el momento las consideraciones 
morales y examinamos la estructura física de esta sociedad, lo 
que necesariamente ha de impresionarnos son los increíbles pro-
blemas de logística que debe resolver: problemas de transporte, 
de densidad, de abastecimiento (materias primas, productos ma-
nufacturados y alimentos), de organización económica y política, 
de localización industrial, etc. La carga que este tipo de sociedad 
urbanizada y centralizada impone sobre cualquier área continental 
es enorme.

El problema es aún más profundo. La idea de que el ser huma-
no debe dominar la naturaleza deriva de la dominación del hombre 
por el hombre. La familia patriarcal plantó la semilla de la domina-
ción en el núcleo de las relaciones humanas; la clásica división 
instaurada en la Antigüedad entre espíritu y realidad —de hecho, 
entre pensamiento y trabajo— la alimentó; y el sesgo antinaturalis-
ta de la cristiandad propició su crecimiento. Pero no fue hasta que 
las relaciones orgánicas comunitarias, feudales o campesinas, 
se diluyeron en una relación mercantil cuando el planeta quedó 



83

reducido a un mero recurso para ser explotado. Esta tendencia 
secular alcanza su cénit con el capitalismo moderno. La sociedad 
burguesa, inherentemente competitiva, no solo enfrenta a los se-
res humanos entre sí, sino también al conjunto de la humanidad 
y al mundo natural. Al igual que el ser humano, todo aspecto de 
la naturaleza se convierte en mercancía, algo que puede ser pro-
cesado y comercializado arbitrariamente. Los eufemismos libera-
les para estos procesos son «crecimiento», «sociedad industrial», 
«deterioro urbano», o incluso «sociedad de consumo». Pero inde-
pendientemente de cómo los llamen, la raíz de estos fenómenos 
es la dominación del hombre por el hombre.

El término «sociedad de consumo» complementa la descrip-
ción del orden social actual, definido como «sociedad industrial». 
Los medios masivos de comunicación diseñan las necesidades 
del público para que sea este quien demande productos inútiles, 
cuidadosamente ideados para que dejen de funcionar después 
de un cierto tiempo. El saqueo infligido por el mercado al espíritu 
humano va a la par que el infligido por el capital a la tierra. La ter-
minología liberal es una metáfora que neutraliza la trascendencia 
social de la crisis ecológica.

Pese al clamor actual sobre el crecimiento de la población, las 
cifras que realmente tienen una importancia estratégica para la 
crisis ecológica no son las tasas de crecimiento de la población de 
la India sino las de producción de los Estados Unidos, el país que 
produce más de la mitad de los bienes de consumo mundiales. En 
este caso, el liberalismo usa un eufemismo como «riqueza» para 
ocultar la crudeza que subyace bajo «despilfarro». Con la novena 
parte de su capacidad industrial dedicada a la producción arma-
mentística, los Estados Unidos están literalmente destrozando la 
tierra y haciendo trizas los vínculos ecológicos esenciales para la 
supervivencia humana. Si aciertan las previsiones actuales sobre 



84

la industria, en los últimos treinta años de este siglo27 la producción 
eléctrica, a partir principalmente de energía nuclear y carbón, se 
multiplicará por cinco. Es evidente la gigantesca carga en forma 
de desechos radiactivos y aguas residuales que este aumento su-
pondrá para la ecología natural de la tierra.

A corto plazo, el problema se presenta no menos inquietante: 
en los próximos cinco años, la producción maderera puede au-
mentar hasta un 20%; la de papel un 5% anual; la de envases de 
cartón, un 3% anual; la de plásticos (que actualmente constituye 
el 1-2% de los residuos urbanos), un 7% anual. Todas estas indus-
trias son las que producen los contaminantes más dañinos para 
el medioambiente. Quizás lo que mejor ilustre el total sinsentido 
de la actividad industrial moderna es el descenso de botellas de 
cerveza retornables (y reutilizables): de 54 mil millones en 1960 a 
26 mil millones en la actualidad. En el mismo periodo, las botellas 
no retornables han aumentado de 8 a 21 mil millones y las latas 
de 38 a 53 mil millones. Obviamente estas suponen un tremendo 
problema de eliminación de desechos sólidos.

Si concebimos nuestro planeta como una simple masa de mi-
nerales inertes, ciertamente puede soportar este absurdo aumen-
to de la producción de basura; pero si lo concebimos como un 
complejo sistema vivo, sin duda será incapaz de hacerlo. La única 
duda es si sobrevivirá a este saqueo lo suficiente como para que al 
ser humano le dé tiempo a remplazar el actual sistema destructor 
por una sociedad humanista basada en principios ecológicos. A 
menudo, a los ecologistas se les pide —con bastante sorna— que 
determinen con precisión científica el punto de colapso de la natu-
raleza; a saber, el momento en el que el mundo natural sucumbirá 
bajo la presión humana. Es como preguntar a un psiquiatra el mo-

27   Se trata de la actualidad en la que Bookchin redactaría este texto, en tan 
solo cuatro años, o sea en 1964.



85

mento exacto en que un neurótico se volverá un psicótico sintomá-
tico. Es imposible responder a esa pregunta. Pero los ecologistas 
sí pueden proporcionar una visión estratégica del rumbo que apa-
rentemente está tomando la humanidad como consecuencia de 
esa ruptura con el mundo natural.

Desde la óptica ecológica, el ser humano está simplificando 
excesiva y peligrosamente su medio ambiente. La ciudad mo-
derna representa una invasión regresiva de lo sintético en lo na-
tural; de lo inorgánico (cemento, metal o vidrio) en lo orgánico; 
una sustitución de estímulos heterogéneos y variados por otros 
elementales y bastos. Los amplios cinturones urbanos que pro-
liferan en las zonas industrializadas del mundo no solo ofenden 
profundamente a la vista y al oído, sino que sufren una conta-
minación atmosférica y acústica crónica y están prácticamente 
paralizados por los atascos.

Esta simplificación del entorno humano y su transformación 
en algo elemental y basto reviste una dimensión tanto cultural 
como física. La necesidad de gestionar estas inmensas pobla-
ciones urbanas —el transporte, alimentación, empleo, educación 
y entretenimiento de millones de personas concentradas en tan 
poco espacio—, conlleva un importante deterioro de las normas 
sociales y cívicas. Las relaciones humanas se han dejado de 
medir en términos individuales, como en el pasado, para pasar al 
concepto dominante de las masas —en esencia, totalitarias, ho-
mogeneizadoras y compartimentadas—. Las técnicas burocráti-
cas de gestión social están remplazando los enfoques humanis-
tas. Todo lo espontáneo, creativo y personal se ve limitado por 
lo normalizado, regulado y masificado. El espacio del individuo 
se ve constantemente reducido por las restricciones impuestas 
por un aparato social impersonal y sin rostro. Cualquier recono-
cimiento de las cualidades personales que hacen único a un ser 
humano está cada vez más sujeto a la manipulación del mínimo 



86

común denominador de la masa. Esa manera cuantitativa y es-
tadística de tratar al ser humano, como si de una abeja obrera 
se tratara, suele primar sobre el enfoque individualizado y cua-
litativo, el cual otorga más valor a las singularidades, a la libre 
expresión y a la riqueza cultural.

Esa misma simplificación regresiva del medio ambiente se pro-
duce en la agricultura moderna. Hay que alimentar a la manipulada 
población de las urbes modernas, y para eso es preciso extender 
la agricultura industrial. El cultivo de productos hortícolas ha al-
canzado un alto grado de mecanización, no para ahorrar esfuerzo 
humano sino para aumentar la productividad y la eficiencia, para 
optimizar las inversiones y explotar la biosfera. Para ello, se ha de 
allanar el terreno para convertirlo, podría decirse, en un suelo de 
fábrica, y los accidentes topográficos se han de reducir al máximo. 
El crecimiento de los vegetales se controla rigurosamente para 
que se ajuste a la estricta planificación de las plantas procesado-
ras de alimentos. El arado, la fertilización de la tierra, la siembra 
y la cosecha se efectúan a gran escala, a menudo despreciando 
por completo la ecología natural de la zona. Se utilizan amplias 
extensiones de tierra para los monocultivos, una práctica que no 
solo favorece la mecanización sino también aumenta el riesgo de 
plagas, ya que estos constituyen el ambiente idóneo para la pro-
liferación de las mismas. Por último, para controlar la producción 
y maximizar la explotación de la tierra, se emplea gran cantidad 
de productos químicos pues así se resuelven los problemas que 
crean los insectos, las malas hierbas y las enfermedades. El ver-
dadero símbolo de la agricultura moderna no es la hoz (o más bien 
el tractor), sino las avionetas. El campesino o incluso el agrónomo, 
quienes tenían una relación íntima con las cualidades únicas de la 
tierra que cultivaban, ya no encarnan al agricultor moderno, sino 
el piloto o el químico, para quien la tierra es un mero recurso, una 
simple materia prima inorgánica.



87

[…]

Hasta hace poco, los intentos por resolver las contradicciones 
que creaban la urbanización, la centralización, una mayor buro-
cratización y el estatismo, se consideraban como esfuerzos vanos 
por contrarrestar el «progreso», esfuerzos que se tachaban de 
quiméricos y reaccionarios. El anarquista se veía como un triste 
visionario, un marginado por la sociedad, un nostálgico de las al-
deas campesinas o las ciudades medievales. Su anhelo por una 
sociedad descentralizada y una comunidad humanista en armonía 
con la naturaleza y las necesidades del individuo —un individuo 
espontáneo, libre de la autoridad— se tachaba de romántica, pro-
pia de un artesano venido a menos o de un intelectual «inadapta-
do». Su denuncia de la centralización y el estatismo resultaba aún 
menos convincente al basarse principalmente en consideraciones 
éticas, en nociones utópicas y claramente «no realistas» sobre 
cómo podía ser el ser humano y no sobre cómo era en realidad. 
En respuesta, los opositores de las ideas anarquistas —liberales, 
conservadores e «izquierdistas» autoritarios— alegaban que ellos 
daban voz a la realidad histórica, que sus nociones estatistas y 
centralistas estaban enraizadas en el mundo objetivo y práctico.

El paso del tiempo es implacable con la confrontación de 
ideas. Por muy válidas que pudieran ser las tesis libertarias o no 
libertarias hace unos años, el devenir histórico hoy día ha desar-
mado prácticamente todas las objeciones a las ideas anarquis-
tas. La ciudad y el Estado modernos, las enormes infraestructuras 
tecnológicas basadas en la extracción de carbón y acero here-
dadas de la Revolución Industrial, los sistemas más modernos y 
racionalizados de producción en masa y la organización laboral 
en cadenas de montaje, el Estado centralizado y su aparato bu-
rocrático... todos han llegado a su límite. Puede que en el pasado 
desempeñaran un papel modernizador y liberador, pero ahora son 
totalmente regresivos y opresivos. Son regresivos no solo porque 



88

erosionan el espíritu humano y despojan a la comunidad de todos 
sus valores cohesivos, solidarios, éticos y culturales, sino también 
lo son desde una óptica objetiva, desde una óptica ecológica; pues 
no solo deterioran el espíritu y la comunidad del ser humano sino 
también la viabilidad del planeta y de todos los seres vivientes.

[…]

La sociedad anarquista ha de estar descentralizada, no solo 
para asentar unas bases duraderas que favorezcan la armonía en-
tre ser humano y naturaleza, sino también para aportar una nueva 
dimensión a la armonía entre los propios seres humanos. Como 
hemos dicho a menudo, los griegos se hubieran sentido horroriza-
dos ante ciudades de tal tamaño y población que imposibilitaran 
las relaciones cercanas, incluso familiares, entre ciudadanos. Es 
indispensable reducir las dimensiones de la comunidad humana; 
en parte para resolver los problemas de contaminación y trans-
porte, y en parte también para crear verdaderas comunidades. En 
cierta manera, debemos humanizar la humanidad. Los dispositivos 
electrónicos como teléfonos, telégrafos, radios y receptores de te-
levisión se deberían usar lo menos posible en nuestras relaciones. 
A la hora de tomar decisiones colectivas —en cierta manera, la 
antigua ecclesía ateniense era un modelo en ese sentido—, todos 
los miembros de una comunidad deberían tener la oportunidad de 
poder analizar a fondo a cualquiera que se dirija a la asamblea: es-
tudiar sus gestos, expresiones, valorar sus motivos y sus ideas en 
un encuentro directo y personal y mediante un diálogo cara a cara.

Las comunidades pequeñas deberían estar económicamente 
equilibradas y debidamente desarrolladas; en parte para que pue-
dan hacer pleno uso de las materias primas y de las fuentes ener-
géticas locales, y en parte también para enriquecer la experiencia 
agrícola e industrial de sus miembros. Por ejemplo, a aquellos 
que sientan predilección por la ingeniería se les debería animar 



89

a hundir sus manos en la tierra; a los intelectuales a utilizar su 
musculatura; a los granjeros «innatos» a familiarizarse con el fun-
cionamiento de un laminador. Separar al ingeniero de la tierra, al 
pensador de la azada y al granjero de las fábricas fomenta un nivel 
excesivo de especialización vocacional que conlleva un peligroso 
control social por parte de los especialistas.

[…]

Si algún día se consigue llevar a la práctica una comunidad 
ecológica la vida social favorecerá un desarrollo sensible a la di-
versidad humana y natural, formando un todo equilibrado y armó-
nico. En las comunidades, regiones e incluso en continentes en-
teros, tendremos una variopinta diversidad de grupos humanos 
y ecosistemas, que desarrollarán sus potencialidades únicas y 
ofrecerán a los miembros de la comunidad un amplio abanico de 
estímulos económicos, culturales y conductuales. Según esta vi-
sión, tendremos formas comunales que presentarán una diversi-
dad maravillosa, a menudo impresionante, dependiendo de si han 
de adaptar su arquitectura y su industria a un hábitat semi árido, 
de prados, de bosques... Asistiremos a una interacción creativa 
entre el individuo y el grupo, entre la comunidad y el medio am-
biente, entre la humanidad y la naturaleza. El esquema mental 
actual que clasifica las diferencias entre los seres humanos y otras 
formas de vida según criterios jerárquicos y define al otro en tér-
minos de «superioridad» o «inferioridad», dará paso a una visión 
ecológica de la diversidad. Se respetarán las diferencias entre los 
seres humanos, incluso se fomentará, pues será un elemento que 
enriquecerá la unión entre la experiencia humana y los fenómenos 
externos. La relación tradicional que contrapone «sujeto» y «ob-
jeto» se verá alterada en su esencia; lo «externo», lo «diferente», 
lo «otro» se considerarán partes de un todo aún más rico gracias 
a su complejidad. Ese sentido de unidad será un reflejo de la ar-
monización de los distintos intereses de los seres humanos, y de 



90

los de la sociedad y la naturaleza. Libre de la rutina opresiva, de 
la represión y la inseguridad que lo paralizan, del peso del trabajo 
y de las falsas necesidades, de las cadenas de la autoridad y de 
la compulsión irracional, el individuo podrá por fin, por primera vez 
en la historia, desarrollar sus potencialidades tanto como miembro 
de una comunidad humana y como del mundo natural.

Anexo 2: Rehacer la sociedad

Publicado en 1989, Remaking Society es uno de los pocos 
libros de Bookchin (2012b) traducido al español. Retoma, de 
manera resumida, los puntos más destacados de la ecolo-
gía social desarrollados en su obra principal, The Ecology 
of Freedom, Bookchin explica en este extracto las razones 
por las que el capitalismo, por naturaleza —podríamos decir 
irónicamente—, destruye su medio natural. Muestra cómo 
es imposible mantener el equilibrio natural en una sociedad 
que aboga por el crecimiento, la rivalidad, la dominación del 
hombre por el hombre, etc. En última instancia, los límites 
del capitalismo son, efectivamente y por encima de todo, 
ecológicos.28

En tanto que sistema de mercado despiadadamente compe-
titivo, basado en producir para vender y en acumular riqueza, el 
capitalismo y la mentalidad capitalista —donde impera el egoísmo 
individual—, se opone de manera radical a tradiciones y costum-
bres profundamente arraigadas, e incluso a la realidad cotidiana 
de las sociedades precapitalistas. En esas sociedades se valo-
raba mucho más la cooperación que la competitividad. Es cierto 
que a menudo no se respetaba dicho principio o incluso se utili-
zaba para movilizar fuerzas de trabajo colectivas en favor de éli-
tes y monarcas. Con todo, la competitividad como modo de vida 

28   Extractos de Bookchin, 2010, pp. 135-137 y pp. 139-143.



91

—como «sana competitividad», por usar la jerga burguesa— era 
sencillamente inconcebible. En la Antigüedad y en el Medievo, la 
agresividad masculina sin duda alguna no era inusual; sin embar-
go, solía centrarse en el servicio público de una u otra forma y no 
en el autoenriquecimiento material.

En el mundo precapitalista, especialmente en aquel donde pri-
maba la autosuficiencia, el sistema de mercado era básicamente 
marginal. Y cuando el mercado adquirió un papel preponderante, 
como en la época medieval, los gremios y los preceptos cristianos 
se encargaron de regularlos precavidamente para evitar el cobro 
de intereses y el lucro excesivo. Por supuesto el capitalismo siem-
pre ha existido, como dijo Marx, «en los intersticios del mundo 
antiguo», y podríamos añadir «del mundo medieval», mas no con-
siguió en absoluto adquirir un estatus social dominante. De hecho, 
la burguesía, en sus inicios, no albergaba aspiraciones demasiado 
capitalistas; era la aristocracia quien dictaba sus principales ob-
jetivos, de forma que los capitalistas de la Antigüedad y la Edad 
Media invertían sus beneficios en tierras e intentaban vivir como la 
nobleza cuando se retiraban de los negocios.

De igual modo, el crecimiento estaba mal visto, pues se con-
sideraba una violación de los tabúes religiosos y sociales. El ideal 
de «límite», la clásica creencia griega del «término medio», nunca 
perdió por completo su influencia en el mundo precapitalista. De 
hecho, desde los tiempos tribales hasta bien entrada la Historia, la 
virtud equivalía a un fuerte compromiso del individuo con el bien-
estar de la comunidad y el prestigio se ganaba dando riqueza en 
forma de regalos, no acumulándolos.

Por tanto, no es de extrañar que el mercado capitalista y la men-
talidad capitalista, basados en el crecimiento ilimitado, la acumula-
ción, la competición, y en aún más crecimiento y acumulación para 
conseguir ventajas competitivas en el mercado, se encontrarán con 



92

infinidad de obstáculos en las sociedades precapitalistas. Los pri-
meros capitalistas del mundo antiguo rara vez superaban el estatus 
de funcionario de monarcas imperiales, los cuales necesitaban mer-
caderes para conseguir bienes raros y exóticos de lugares lejanos. 
Se fijaban sus beneficios y se acotaban sus ambiciones sociales.

[...]

La economía de mercado existía antes del capitalismo. Es 
más, coexistía con economías claramente comunales. En ciertos 
periodos de la Edad Media se logró un equilibrio fascinante entre 
la ciudad y el campo, la artesanía y la agricultura, la burguesía y 
los agricultores, y entre las innovaciones tecnológicas y las limita-
ciones culturales. Escritores románticos del siglo XIX idealizaron 
esta época, al igual que Peter Kropotkin, el anarquista ruso, que 
mostró una especial sensibilidad hacia las distintas alternativas al 
capitalismo que ofrecieron la sociedad y la mentalidad cooperativa 
en distintos momentos históricos.

El auge del capitalismo inglés en el siglo XVIII y su expansión 
al resto del mundo en el siglo XIX, alteraron por completo el pa-
norama. Por primera vez, la competitividad se vio como «sana»; 
el comercio, «libre»; la acumulación, un reflejo de «frugalidad»; 
y el egoísmo, una prueba de que el interés personal funcionaba 
como una especie de «mano oculta» al servicio del bien público. 
Conceptos como «sano», «libertad», «frugalidad» y «bien públi-
co» resultaron muy útiles para la expansión ilimitada y el saqueo 
gratuito, no solo de la naturaleza sino también de los seres huma-
nos. Durante la Revolución Industrial Inglaterra, el proletariado su-
frió tanto como las gigantescas manadas de bisontes que fueron 
exterminadas en las llanuras de Estados Unidos. Ningún valor o 
comunidad humana fue menos degradado que los ecosistemas 
vegetales y animales expoliados en los ancestrales bosques de 
África y Sudamérica. Hablar solamente de la depredación de la 



93

naturaleza cometida por la «humanidad» es minimizar la desenfre-
nada depredación del humano por el humano que retrataban las 
desoladoras novelas de Charles Dickens o Emile Zola. El capita-
lismo ha dividido a la especie humana con tal brutalidad y dureza 
como a la sociedad de la naturaleza.

La competitividad empezó a infiltrarse en todos los niveles de la 
sociedad, y no solo para enfrentar a los capitalistas entre sí por el 
control de mercado, sino también al comprador y al vendedor, la ne-
cesidad y la codicia, y a las personas entre sí incluso en los niveles 
más básicos de las relaciones humanas. En el mercado, los indivi-
duos se tratan con agresividad, aunque todos sean trabajadores, 
pues cada cual busca —por una cuestión de pura supervivencia— 
superar al otro. Ninguna dosis de moralina ni beatería puede cam-
biar el hecho de que la rivalidad como base genética de la sociedad 
es ley de vida burguesa, «vida» en el sentido literal de la palabra. 
Acumular para debilitar, adquirir, absorber o vencer una competi-
ción es un requisito para existir en el orden económico capitalista.

Que la naturaleza también es víctima de este furor social com-
petitivo y acumulativo en constante crecimiento sería una obvie-
dad si no fuera porque es costumbre datar los orígenes de esta 
tendencia social al nacimiento de la tecnología y la industria como 
tales. Es evidente que la tecnología moderna refuerza los princi-
pales dogmas económicos, a saber, que el crecimiento es ley de 
vida en una economía competitiva y la humanidad y la naturaleza 
bienes de consumo. Pero la tecnología y la industria en sí mismas 
no transforman los ecosistemas, especies, suelos, vías fluviales, 
ni tampoco los océanos o el aire, en meros recursos naturales. No 
monetizan ni ponen precio a todo lo que se puede explotar en esta 
pugna competitiva por la supervivencia y el crecimiento.29 Hablar 

29   Por ello hablar de «sociedad industrial» en lugar de «capitalismo» 
puede resultar harto engañoso. De hecho el capitalismo «industrial» fue 



94

de «límites al crecimiento» en una economía capitalista de mer-
cado es tan absurdo como hablar de límites a la guerra en una 
sociedad belicista. Las bellas palabras moralizantes, aunque, 
bienintencionadas, de muchos medioambientalistas son hoy 
día tan ingenuas como manipuladoras son las que declaman 
las multinacionales. No se puede «convencer» al capitalismo 
para que limite el crecimiento como tampoco se puede «con-
vencer» al ser humano para que deje de respirar. La propia na-
turaleza del sistema, basada en el crecimiento indefinido, abo-
ca al fracaso cualquier intento de hacer al capitalismo «verde» 
o «ecológico».

Es más, los preceptos ecológicos más básicos, tales como 
la búsqueda del equilibrio, el desarrollo armónico hacia una ma-
yor heterogeneidad y, en última instancia, la evolución hacia 
una mayor subjetividad y conciencia, chocan radicalmente con 
una economía que homogeneiza la sociedad, la naturaleza y al 
individuo y que enfrenta a los seres humanos entre sí y a la so-

anterior a la Revolución Industrial. En el famoso Arsenal de Venecia, gran 
parte de la mano de obra empleaba herramientas muy tradicionales, y la 
de las primeras fábricas de Inglaterra, máquinas y técnicas sencillas. Esas 
fábricas intensificaron el proceso de trabajo pero no introdujeron innovacio-
nes técnicas especialmente llamativas. Las verdaderas innovaciones vinie-
ron más tarde. Hablar de una «sociedad industrial» sin hacer claramente 
referencia a las nuevas relaciones sociales que introdujo el capitalismo, a 
saber, el salario y el trabajo productivo y la proletarización, suele conferir 
deliberadamente a la tecnología poderes místicos y un grado de autonomía 
que realmente no tiene. También puede hacer pensar, capciosamente, que 
la sociedad puede vivir en una economía de mercado «verde», «ecológi-
ca» o «moral», incluso con trabajo asalariado, comercio, competitividad... 
Esa manipulación del lenguaje atribuye a la tecnología —la mayoría de lo 
cual puede ser muy útil desde el punto de vista social y ecológico— lo que 
realmente se debería imputar a un conjunto de relaciones sociales muy 
precisas, a saber, las capitalistas. Con esta expresión se puede conseguir 
ejercer mayor «influencia» sobre un público ignorante, a menudo, en detri-
mento de la educación de la gente.



95

ciedad contra la naturaleza, con una ferocidad tal que acabará 
destruyendo el planeta.

Durante generaciones, los teóricos radicales pensaron que los 
«límites internos» del sistema capitalista, los mecanismos «inter-
nos» que rigen su funcionamiento como economía, provocarían 
su autodestrucción. Marx fue aclamado por infinidad de escritores 
por afirmar que el capitalismo quizás acabaría siendo destruido 
y remplazado por el socialismo, pues sufriría una crisis crónica 
de disminución de beneficios, estancamiento económico y lucha 
de clases por el empobrecimiento cada vez mayor del proletaria-
do. Ante las graves alteraciones biogeoquímicas que han abierto 
enormes agujeros en la capa de ozono y aumentado la tempera-
tura de la tierra por el «efecto invernadero», podemos afirmar que 
estos límites son claramente ecológicos. Independientemente de 
cuál acabe siendo el destino del capitalismo como sistema con «lí-
mites internos» económicos, podemos afirmar rotundamente que 
este adolece de límites externos ecológicos.

De hecho, el capitalismo encarna a la perfección la noción 
de «mal» de Bakunin, y además no se puede decir que sea «so-
cialmente necesario». Más allá del sistema capitalista, ya no hay 
«puntos de inflexión en la historia». El capitalismo marca el final 
del camino de un prolongado desarrollo social donde el mal se 
infiltró en el bien y lo irracional en lo racional. El capitalismo, en 
efecto, constituye el estado de total negatividad de la sociedad y 
el mundo natural. No se puede mejorar ese orden social, ni tampo-
co reformarlo o rehacerlo sobre sus propias bases añadiendo un 
prefijo y transformándolo en «ecocapitalismo». La única solución 
es destruirlo, pues personifica todos los males sociales que han 
afligido a la «civilización» y han corrompido todos sus grandes 
avances: desde los valores patriarcales, la explotación de clase 
y el estatismo hasta la avaricia, el militarismo y, ahora, el «crecer 
por crecer».



96

Anexo 3: Hacia una tecnología liberadora

A Bookchin se le ha presentado a menudo como un partidario 
de las tecnologías avanzadas. La realidad es más comple-
ja. En Towards a Liberatory Technology (1965b), Bookchin 
expone su visión de esta, subrayando su esperanza en las 
posibilidades que ofrecería la tecnología si (esto hay que re-
calcarlo) se pusiese al servicio de la vida. Y lo hace mediante 
un examen lúcido de la realidad tecnológica actual, particu-
larmente a la luz de los objetos creados por la sociedad de 
consumo moderna.30

El desarrollo de la máquina tiende a romper la relación ínti-
ma entre el ser humano y los medios de producción. El trabaja-
dor queda relegado a tareas industriales prediseñadas sobre las 
cuales no tiene dominio alguno. La máquina se presenta como 
una fuerza extraña, ajena y sin embargo estrechamente unida a 
la producción de los medios de supervivencia. Aunque en sus ini-
cios se presentara como una «prolongación del ser humano», la 
tecnología se ha transformado en una fuerza superior a este, que 
gobierna la vida en función de los designios de una burocracia in-
dustrial; no son personas, lo repito, sino una burocracia, es decir, 
una máquina social.

Con la aparición de la producción en cadena como medio de 
producción predominante, el ser humano pasó a ser una prolon-
gación de la máquina, no sólo de los dispositivos mecánicos em-
pleados en el proceso productivo sino también de los dispositivos 
sociales que intervienen en el proceso social. Cuando esto ocu-
rre, el individuo deja de tener entidad propia. La sociedad se rige 
por una máxima despiadada: «producir por producir». El artesa-
no pasa a ser un simple obrero, la personalidad activa se vuelve 
cada vez más pasiva, y el ser humano se acaba transformando 

30   Extracto de Bookchin, 1974, p. 132-137.



97

en mero consumidor: un ente económico cuyos gustos, valores, 
pensamientos y sensibilidad son manipulados por «equipos» bu-
rocráticos en «think tanks». El ser humano, estandarizado por la 
máquina, queda finalmente reducido a máquina.

El hombre-máquina, he ahí el ideal burocrático.31 Un ideal con-
tinuamente desafiado por el renacer de la vida, el resurgimiento 
del espíritu joven y las contradicciones que perturban la burocra-
cia. Cada generación es sometida de nuevo a un proceso de asi-
milación. La burocracia, a su vez, jamás hace honor a su propio 
ideal técnico. Atiborrada de mediocridades, yerra continuamente. 
Incapaz de adaptarse a nuevas situaciones, queda siempre a la 
zaga; carente de sensatez, sufre de inercia social y falta de re-
acción ante lo imprevisto. Las fuerzas de la vida se encargan de 
ensanchar toda brecha que se abre en la máquina social.

¿Cómo podemos salvar el abismo que separa al ser humano 
—vivo—, de la máquina —muerta—, sin sacrificar ni a uno ni a 
otro? ¿Cómo transformaremos una tecnología al servicio de la su-
pervivencia por otra al servicio de la vida? Sería absurdo responder 
con rotundidad. En el futuro, el ser humano liberado deberá esco-
ger entre gran variedad de alternativas mutuamente excluyentes 
o combinables entre sí, todas ellas basadas en innovaciones tec-
nológicas imprevisibles. O quizás los humanos del futuro simple-
mente optarán por dejar la tecnología a un lado; tal vez sotierran 

31   El «hombre ideal» de la burocracia policial es un individuo cuyos pen-
samientos íntimos pueden ser invadidos con detectores de mentiras, dispo-
sitivos electrónicos que captan las conversaciones y drogas de la «verdad». 
El «hombre ideal» de la burocracia política es un individuo cuya vida íntima 
puede ser moldeada mediante mutágenos químicos y que en lo social es 
coaptado por los medios de comunicación masivos. El «hombre ideal» de 
la burocracia industrial es un individuo cuya vida íntima puede ser invadida 
con una previsiblemente eficaz publicidad subliminal. El «hombre ideal» de 
la burocracia militar es un individuo cuya vida íntima puede ser invadida por 
reglamentaciones que ordenan el genocidio.



98

la máquina cibernética en un submundo tecnológico, apartándola 
totalmente de la vida social, la comunidad y la actividad creadora. 
Prácticamente aisladas de la sociedad, las máquinas trabajarían 
para el ser humano. La ciudadanía libre solo tendría que recoger 
los productos al final de la línea de ensamblaje automatizada, po-
nerlos en una cesta y llevárselos a casa.

La industria, como el sistema nervioso vegetativo, funcionaría 
por sí misma y solo requeriría reparaciones puntuales, como su-
cede con nuestro organismo cuando sufre alguna enfermedad. La 
separación entre ser humano y máquina no quedaría así salvada; 
simplemente se daría la espalda al problema.

No creo en absoluto que ignorar la tecnología sea la solución. 
Sería cerrar las puertas de una experiencia humana vital: el incen-
tivo de la actividad productora, el incentivo de la máquina. La tec-
nología puede desempeñar un papel fundamental en la formación 
de la personalidad del ser humano. Todo arte, como puntualizó 
Lewis Mumford, tiene su lado técnico que exige la auto-concreción 
de lo espontáneo en una expresión ordenada; la necesidad de 
mantener el contacto con el mundo objetivo aun durante los mo-
mentos creativos más extáticos.

No creo que la sociedad liberada querrá renegar de la tecnolo-
gía, precisamente porque su estado de libertad le permitirá hallar 
un equilibrio. Tal vez elija incorporar la máquina a la creación ar-
tística. Me refiero a que en el proceso de la producción la máquina 
realizará todo el trabajo pesado mientras que el ser humano se 
encargará de dar el toque artístico. Por tanto, la máquina partici-
pará en la actividad creadora de la humanidad. No hay razón por 
la que no se pueda recurrir a la automatización y a la cibernética, 
siempre y cuando sean los miembros de la comunidad quienes 
se encarguen de la terminación del producto, sobre todo los de 
uso personal. La máquina se encargará de las labores pesadas, 



99

como las de la minería, la fundición, el transporte y la elaboración 
de materias primas, y se confiarán las etapas finales de termi-
nación artística y artesanal a las manos humanas. Para construir 
sus grandiosas catedrales, el hombre medieval debía labrar piedra 
por piedra, dándole a todas igual forma y tamaño para lograr su 
perfecto ensamble; tarea ingrata, repetitiva y monótona, que hoy 
día podrían efectuar con mayor rapidez y facilidad las máquinas 
modernas. Una vez colocados los bloques de piedra en su lugar, 
entraba en juego el artesano; el trabajo tedioso cedía lugar al tra-
bajo creativo, humano.

En una comunidad liberada, la combinación de la máquina in-
dustrial con la herramienta artesanal podría alcanzar un grado de 
sofisticación e interdependencia creadora sin paralelo en la his-
toria de la humanidad. El retorno a la artesanía dejaría de ser el 
nostálgico sueño de visionarios como William Morris. Entonces sí 
podríamos hablar de un nuevo salto cualitativo de la técnica, de la 
tecnología puesta al servicio de la vida.

En la comunidad libre y descentralizada, imbuida de un respeto 
vitalizante por el medio y los recursos naturales, la palabra «nece-
sidad» cobrará nuevo sentido. En lugar de extenderse indefinida-
mente, el «reino de la necesidad» de Marx tenderá a contraerse; 
las necesidades se humanizarán y estarán en consonancia con 
una mayor aprecio por la vida y la actividad creadora.

Ya no se buscará la cantidad y la uniformidad, sino la calidad 
y el valor artístico; no se querrán productos desechables, sino du-
raderos; se acabará la absurda costumbre de rediseñar artículos 
cada temporada. En cambio apreciaremos los objetos, los venera-
remos con un renovado sentido de la tradición y admiración por la 
personalidad y el arte de las generaciones pasadas. La innovación 
ya no se guiará por los gustos manipulados por los medios masivos 
de comunicación, sino por las inclinaciones naturales del ser hu-



100

mano. En todas las esferas se tenderá a conservar, no a desechar. 
Libre de la manipulación burocrática, el hombre redescubrirá la 
belleza de una vida más sencilla y menos materialista. La ropa, la 
alimentación, el mobiliario y las casas serán más artísticos, per-
sonales y austeros. El ser humano redescubrirá lo que significan 
los objetos pensados para el ser humano en contraposición con 
aquellos que les han sido impuestos. El repulsivo rito del regatear 
y acumular será suplantado por el sentido acto de hacer y dar. Los 
objetos materiales cesarán de ser muletas de egos empobrecidos 
y nexo entre individuos de personalidad malograda; pasarán a ser 
obra de personas equilibradas y creativas, y obsequios de seres 
integrados y en continua evolución.

La tecnología para la vida podría desempeñar el papel funda-
mental de unir a comunidades entre sí. En efecto, una tecnología 
orientada a un renacer de la artesanía y adaptada a una nueva 
concepción de las necesidades materiales, podrá ser también ner-
vio y sostén de una confederación. El peligro de la división nacio-
nal del trabajo y de la centralización industrial es que la tecnología 
trascienda la escala humana, se vuelva cada vez más esotérica 
y se preste a manipulación burocrática. En la medida en que la 
comunidad pierde el dominio en términos verdaderamente mate-
riales (tanto en lo técnico como en lo económico), las instituciones 
centralizadas adquirieren verdadero poder sobre la existencia hu-
mana y pueden transformarse peligrosamente en fuentes de coer-
ción. Para que la tecnología esté al servicio de la vida debe asen-
tarse en la comunidad, conformarse a las necesidades de esta y 
mantenerse dentro de una escala regional. No obstante, si distin-
tas comunidades compartieran fábricas y recursos, se promovería 
la solidaridad entre ellas y surgiría una confederación basada no 
solo en unos intereses espirituales y culturales comunes sino tam-
bién en unas necesidades materiales compartidas. Según sean 
los recursos y el carácter particular de cada región, puede lograrse 



101

un equilibrio racional y humano entre la autarquía, la confedera-
ción industrial y la división nacional del trabajo.

¿Es la sociedad tan «compleja» como para que una civilización 
avanzada sea incompatible con una tecnología descentralizada y 
al servicio de la vida? Mi respuesta es categórica: no. Gran parte 
de la «complejidad» social de nuestro tiempo proviene del papeleo, 
la administración, la manipulación y el constante desperdicio de la 
empresa capitalista. El pequeño burgués se queda atónito ante el 
sistema de clasificación burgués: filas y filas de armarios repletos 
de facturas, libros de contabilidad, pólizas de seguros, formularios 
de impuestos y, como no, expedientes. Admira fascinado la «peri-
cia» de empresarios, ingenieros, creadores de tendencias, lobos de 
las finanzas y artífices del consenso de mercado. Las instituciones 
del Estado lo apabullan por completo: policía, tribunales, cárceles, 
organismos estatales, ministerios... Todo el repugnante y podrido 
aparato de coerción, control y dominio. La sociedad moderna es 
increíblemente compleja —de una complejidad que sobrepasa la 
comprensión humana— si damos por buenos sus postulados: la pro-
piedad, la producción como fin en sí mismo, la competencia, la acu-
mulación de capital, la explotación, las finanzas, la centralización, la 
coerción, la burocracia y la dominación del hombre por el hombre.

Cada uno de estos postulados va ligado a instituciones que 
le dan forma concreta, a saber: despachos con millones de em-
pleados, formularios y cantidades siderales de papel, escritorios, 
máquinas de escribir, teléfonos y, naturalmente, infinitas hileras 
de archivadores. Como en las novelas de Kafka, son reales pero 
parecen sueños surrealistas, nebulosas del paisaje social.

La economía parece más real, y la mente y los sentidos pue-
den entenderla con mayor facilidad; mas ella puede resultar inclu-
so más intrincada si aceptamos que los botones han de tener mil 
formas distintas, y las telas infinita variedad de calidades y diseños 



102

para crear la ilusión de innovación y novedad; que los cuartos de 
baño deben estar repletos de una increíble variedad de fármacos 
y potingues, y las cocinas atiborradas de infinidad de estúpidos ca-
chivaches. Si de este odioso cúmulo de basuras seleccionáramos 
un par de artículos de buena calidad de cada una de las catego-
rías más útiles, y elimináramos la economía monetaria, el poder 
estatal, el sistema de créditos, el papeleo y la policía necesarios 
para mantener a la sociedad en una situación de obligada nece-
sidad, inseguridad y dominación, la sociedad no solo se volvería 
razonablemente más humana sino también bastante más sencilla.

Anexo 4: La muerte de un pequeño planeta: 
el crecimiento es el que nos mata

El siguiente texto es un extracto de Death of a Small Planet: 
It’s growth that’s killing us (La muerte de un pequeño pla-
neta: el crecimiento es el que nos mata), artículo publicado 
en 1989 en las columnas del Progressive. Es sin duda el 
escrito de Bookchin más centrado en la cuestión del creci-
miento económico como responsable de la crisis ecológica. 
Bookchin demuestra muy claramente cómo los desastres ca-
lificados de «ecológicos» —en este caso la marea negra tras 
el hundimiento del Exxon Valdez— no deberían ser conside-
rados como «incidentes» aleatorios sino como consecuen-
cias ineluctables de una política económica que busca el 
crecimiento a toda costa, prescindiendo de cualquier consi-
deración social, ambiental, sanitaria o de seguridad pública. 
También critica las denuncias del crecimiento que no tienen 
en cuenta sus causas sistémicas.32

Los ambientalistas deben hacer hincapié en que la crisis eco-
lógica global no es mero producto de una serie de accidentes for-

32   Extractos de Bookchin, 1989, pp. 20-23.



103

tuitos sino que es sistémica. Si al desastre del Exxon Valdez se le 
llama simplemente «accidente», como los desastres nucleares de 
Chernóbil y Three Mile Island, habremos conseguido que la gente 
no vea en ello una crisis social de proporciones históricas: no vivi-
mos simplemente en un mundo con problemas sino en un mundo 
profundamente problemático, una sociedad inherentemente antie-
cológica. Este mundo antiecológico no sanará con la acción de jefes 
de Estado ni con la aprobación de leyes puntuales. Es un mundo 
que necesita urgentemente un cambio estructural de gran calado.

Quizás el problema sistémico más obvio es el crecimiento in-
controlable. Utilizo la palabra «incontrolable» y no «incontrolada» 
de forma deliberada. El crecimiento al que me refiero no es la co-
lonización del planeta realizada por la humanidad a lo largo de 
milenios de historia sino a esa realidad material inexorable única 
en nuestra era: que el crecimiento económico ilimitado se conside-
ra una prueba del progreso humano. Las últimas generaciones lo 
han asumido de tal forma que se ha convertido en una idea inmu-
table arraigada en nuestra conciencia, al igual que la mismísima 
sacrosanta propiedad privada.

El crecimiento, de hecho, es prácticamente sinónimo de la eco-
nomía de mercado que impera hoy día. La expresión que mejor lo 
refleja es la máxima empresarial «crecer o morir». Vivimos en un 
mundo competitivo donde la rivalidad es ley de vida económica; el 
beneficio, una aspiración tanto social como personal; la limitación 
o restricción, un arcaísmo; y los bienes de consumo, un sustituto 
del medio tradicional con el que se establecían las relaciones eco-
nómicas, es decir, el obsequio.

Sin embargo, no basta con achacar nuestros problemas 
medioambientales a la obsesión por crecer. Nuestra sociedad 
está formada por todo un sistema de estructuras profundamente 
enraizadas, del cual el crecimiento es tan solo una manifestación 



104

superficial. Estas estructuras están más allá del control moral, de 
igual modo que una criatura presa del miedo es incapaz de contro-
lar el flujo de adrenalina. Este sistema se impone, de hecho, con la 
autoridad de una ley natural.

En una sociedad de mercado nacional o internacional (ya sea 
de tipo empresarial, como en Occidente, o de tipo burocrático, 
como en Oriente), la propia competitividad genera la necesidad 
de crecer. El crecimiento sirve de defensa a las empresas ante 
la amenaza de ser absorbidas por una rival. Las consideraciones 
morales no tienen cabida en esta inevitable relación entre adver-
sarios. En la medida en que la economía de mercado se extiende 
por doquier transformando a la propia sociedad en un mercado 
—un enorme centro comercial—, esta dicta los parámetros mo-
rales de la vida humana y convierte al crecimiento en sinónimo 
de progreso, tanto social como personal. La personalidad, la vida 
sentimental, los ingresos o incluso el sistema de creencias, al igual 
que una empresa, deben crecer o morir.

Esta sociedad de mercado parece haber borrado de la memo-
ria colectiva ese otro mundo que en el pasado ponía límites al cre-
cimiento, privilegiaba la cooperación a la competición y conside-
raba el obsequio como un vínculo de solidaridad humana. En ese 
mundo remoto, en la sociedad doméstica o «natural» el mercado 
era secundario y las comunidades mercantiles existían solamente 
en los «intersticios» del mundo previo a la economía de mercado, 
por usar las palabras certeras de Marx.

Hoy día se usa una terminología liberal bastante ingenua para 
legitimar un hecho que consideramos tan natural como el aire 
que respiramos: crecimiento «saludable», «libre» competencia o 
«fuerte» individualismo son algunos de los eufemismos que adop-
ta una sociedad insegura para transformar sus atributos más des-
piadados en virtudes. «No es nada personal, son solo negocios», 



105

como dice el «consigliere» del Padrino a su hijo Sonny después de 
que al patriarca de la familia lo llenaran de plomo sus rivales de la 
mafia. De un plumazo se reducen todos los valores personales a 
unos meramente empresariales. 

El Primer Mundo, que está agotando rápidamente sus recur-
sos, está empezando a ser consciente de que el crecimiento está 
destruyendo la biosfera a un ritmo sin precedentes en la historia 
humana. La quema sistemática que está arrasando enormes zo-
nas de selva tropical ha llegado al mismo nivel de gravedad —o in-
cluso lo ha superado—, que la deforestación causada por la lluvia 
ácida, producto a su vez de la quema de combustibles fósiles. Es-
tamos empezando a entender que la capa de ozono no solo se está 
destruyendo en la Antártida sino en prácticamente todas partes.

Ahora nos damos cuenta de que el crecimiento ilimitado está 
literalmente transformando los complejos productos orgánicos fru-
to de la evolución natural, en los simples materiales minerales que 
formaban la Tierra en los albores de la vida hace miles de millones 
de años. La tierra, que ha sido su materia prima durante milenios, 
se está convirtiendo en arena; zonas de denso bosque llenas de 
formas de vida compleja en áridos paisajes lunares; ríos, lagos e 
incluso inmensas regiones oceánicas en cloacas nocivas y leta-
les; radionúclidos y una serie de incontables tóxicos cuyo número 
no cesa de aumentar, están invadiendo el aire que respiramos, el 
agua que bebemos y casi todos los alimentos de nuestra mesa. 
Ni siquiera oficinas cerradas, pulcras y climatizadas se salvan de 
esta invasión venenosa.

El crecimiento es tan solo la causa más inmediata de este re-
troceso en el reloj de la evolución a un mundo más primitivo y 
mineralizado. Y los llamamientos a «limitar el crecimiento» son 
tan solo un primer paso para sacar a la luz pública la magnitud 
de nuestros problemas medioambientales. Sin una revisión de 



106

los orígenes del crecimiento —la competición en una sociedad de 
mercado, basada en crecer o morir— la exigencia de controlar el 
crecimiento es tan absurda como imposible. No podemos acabar 
con el crecimiento dejando intacto al mercado como tampoco se 
puede acabar con el egoísmo dejando intacta la rivalidad.

En este oculto mundo de causas y efectos, el movimiento am-
bientalista y el público se encuentran en una encrucijada. ¿Es el 
crecimiento fruto del «consumismo», la explicación más aceptada 
y neutral desde el punto de vista social cuando se habla del dete-
rioro del medio ambiente? ¿O por el contrario se origina por la na-
turaleza productiva de la economía de mercado? Hasta cierto pun-
to, podríamos decir las dos cosas. Pero la realidad de la economía 
de mercado, en términos generales, es que el consumidor rara 
vez demanda un producto de manera espontánea, ni sus pautas 
de consumo se guían por consideraciones puramente personales.

Hoy en día, la demanda no la crean los consumidores sino los 
productores —en concreto las empresas llamadas «agencias de 
publicidad»— usando toda una panoplia de técnicas para manipu-
lar los gustos del público. En Estados Unidos, por ejemplo, las la-
vadoras y secadoras no están ni mucho menos diseñadas para su 
uso colectivo, y sin embargo se usan de manera colectiva en mu-
chos bloques de pisos. Su uso privado en casas, donde están sin 
funcionar gran parte del tiempo, es resultado del ingenio publicitario.

Si observamos toda la variedad de artículos que se suelen 
consumir encontramos muchos otros ejemplos de productos que 
tanto personas como familias consumen de manera irracional y 
que podrían utilizarse perfectamente de manera pública.

Otra explicación usual de la crisis medioambiental es el au-
mento de la población. Este argumento sería más convincente si 
se demostrara que los países con mayores tasas de crecimiento 
demográfico son los que consumen más energía, materias primas 



107

o incluso alimentos. Sin embargo, tal correlación de ideas es ma-
nifiestamente falsa. A menudo, la mera densidad de población se 
equipara a la superpoblación en un determinado país o región. 
Tales argumentos, que suelen ir cínicamente acompañados de fo-
tografías de las atestadas calles de Nueva York o estaciones de 
metro en hora punta, por ejemplo, apenas merecen ser tomados 
en serio.

Aún está por determinar cuántas personas es capaz de sopor-
tar el planeta sin que se produzca un colapso ecológico total. Los 
datos con que se cuentan no son ni mucho menos concluyentes, 
de lo que no hay duda es que están fuertemente sesgados por 
criterios económicos, raciales y sociales. La demografía no es en 
absoluto una ciencia, pero sí una notoria arma política usada de 
forma abusiva que ha costado la vida a millones de personas a lo 
largo del siglo.

Por último, la «sociedad industrial» —por usar un eufemismo 
amable de «capitalismo»—, también se ha convertido en la expli-
cación fácil de los males medioambientales que afligen nuestra 
época. La feliz ignorancia nos impide ver que hace varios siglos, 
gran parte de los bosques de Inglaterra, incluida la legendaria gua-
rida de Robín Hood, fue deforestada por las rudimentarias hachas 
de los proletarios rurales para producir carbón destinado a la sen-
cilla —desde el punto de vista tecnológico— economía metalúr-
gica y para desbrozar el terreno para el lucrativo pastoreo de ga-
nado ovino. Eso ocurrió mucho antes de la Revolución Industrial.

La tecnología puede agravar un problema o incluso acelerar 
sus efectos, pero con o sin el «bluf tecnológico» (por usar la ex-
presión de Jacques Ellul), esta rara vez es el origen del mismo. 
De hecho, la racionalización del trabajo mediante técnicas de pro-
ducción en cadena se remontan a sociedades manifiestamente 
preindustriales tales como las que construyeron las pirámides del 



108

antiguo Egipto, que desarrollaron una gigantesca máquina huma-
na para construir templos y mausoleos.

Extraer el crecimiento de su debido contexto social es distor-
sionar y privatizar el problema. Es inexacto e injusto hacer creer a 
la gente que es personalmente responsable de los riesgos ecoló-
gicos actuales debido a que consume y se reproduce en exceso.

Esta privatización de la crisis medioambiental, como los cultos 
New Age que se centran en los problemas personales en lugar de 
en los problemas sociales, ha vuelto completamente ineficaces a los 
movimientos medioambientales, lo cual podría conllevar una pérdi-
da de credibilidad frente al público. Si una «vida sencilla» y el reci-
claje asiduo son las principales soluciones para el futuro medioam-
biental, la crisis no solo no desaparecerá sino que se intensificará.

Irónicamente, mucha gente corriente y sus familias no pueden 
permitirse vivir «de manera sencilla». Es una ardua empresa si 
tenemos en cuenta el coste de «sencillos» objetos artesanales y 
el precio desorbitado de productos ecológicos y «reciclados». [...]

No se pueden abordar las preocupaciones medioambienta-
les de la ciudadanía echando la culpa al crecimiento sin señalar 
cuáles son las causas del crecimiento. Como tampoco se puede 
considerar suficiente una explicación que tan solo hable del «con-
sumismo» y que ignore el siniestro papel de la rivalidad de los 
productores a la hora de condicionar los gustos del público e influir 
en el comportamiento del consumidor. Aparte de por los costes 
que ello conlleva, la mayoría de la gente no quiere —con toda la 
razón— «vivir de manera sencilla». No quieren ver disminuida su 
libertad de viajar o el acceso a la cultura, ni tampoco prescindir de 
necesidades que a menudo sirven para enriquecer la personalidad 
y sensibilidad del ser humano. [...]

Será preciso un alto grado de sensibilidad y reflexión —atribu-
tos que fomenta el consumo de productos tales como libros, obras 



109

de arte o la música— para comprender lo que, en última instancia, 
necesita o no necesita para sentirse una persona verdaderamen-
te realizada. Sin que existan suficientes personas con tales cua-
lidades que combatan la destrucción del planeta, el movimiento 
ambientalista será tan superfluo en el futuro como ineficaz es hoy.

Así pues, la cuestión del crecimiento se puede utilizar para 
desviar nuestra atención hacia banalidades sobre nuestras pautas 
de consumo y nuestra pasión por los cachivaches tecnológicos (el 
budismo, he de decir, no ha hecho a los japoneses menos forofos 
tecnológicos que los estadounidenses) o bien para ayudar a re-
flexionar acerca de los temas fundamentales que esclarecen las 
causas sociales de la crisis ecológica.

En Vermont, por ejemplo, los verdes de izquierda (Left Greens), 
que están intentando radicalizar al movimiento ambientalista —
bastante flemático— de este estado, han orientado la lógica del 
crecimiento restringido hacia una dirección más ambiciosa y efi-
caz. Al solicitar una moratoria de un año para el crecimiento y un 
debate público sobre las necesidades vitales, han hecho posible 
poner sobre la mesa cuestiones clave sobre los problemas que 
suscita el control del crecimiento.

Mas, ¿qué criterios vamos a seguir para definir qué es «creci-
miento innecesario», por ejemplo, y qué «crecimiento necesario»? 
¿Quién tomará esta decisión: los organismos estatales, los conse-
jos municipales, alianzas de ciudades de toda la comarca, los ba-
rrios de las ciudades?

¿Hasta qué punto se debería empoderar a los municipios para 
limitar el crecimiento? ¿Deberían empezar a comprar tierras? 
¿Deberían ofrecer ayudas económicas a los granjeros a fin de 
conservar las granjas para las generaciones futuras? ¿Deberían 
someter las principales cuestiones industriales y comerciales al 
control de asambleas ciudadanas? ¿Deberían establecer criterios 



110

legales para fijar fuertes restricciones ecológicas a los promotores 
e inversores de capital riesgo?

Cada una de estas preguntas, que surgen de manera cuando 
se plantea el control del crecimiento, puede tener consecuencias 
impresionantes.

Anexo 5: ¿Qué es la ecología social?

El siguiente texto es un extracto del artículo What is Social 
Ecology? (¿Qué es la ecología social?), cuya primera ver-
sión se publicó en 1993 en la recopilación de Michael Zim-
mermann, Environmental Philosophy. A través de una visión 
de conjunto de su pensamiento y del mundo que sería posi-
ble crear, Murray Bookchin establece un fuerte vínculo entre 
la cuestión ambiental y la necesidad de participación política. 
Aborda el proyecto de municipalismo libertario que desarrolló 
años antes: un llamamiento a la creación de un movimiento 
político que trabaje por la instauración de una «confedera-
ción de eco-comunidades» autónomas, modelo de democra-
cia directa inspirado en la experiencia ateniense.33

La ecología social, en efecto, reconoce —nos guste o no— 
que el futuro de la vida del planeta depende del futuro de la so-
ciedad. [...] Hemos de ir más allá tanto de lo natural como de lo 
social para alcanzar una nueva síntesis que contenga lo mejor de 
ambos. Tal síntesis ha de trascender no solo de la primera sino 
también de la segunda naturaleza34 dando paso a una naturale-
za creativa y consciente de sí misma, y por tanto una «naturale-

33   Extracto de Bookchin, 2007, pp. 47-51.
34   Bookchin retoma en sus textos la distinción griega entre «primera natu-

raleza», que proviene de lo natural, el instinto y «segunda naturaleza», que 
comprende los social, nuestra capacidad de evolucionar creando vínculos 
entre sí en una sociedad, siendo plenamente conscientes de ello [N. del E.].



111

za libre», en la que los seres humanos participen en la evolución 
natural aportando sus mejores capacidades: el sentido ético, la 
inigualable capacidad de pensamiento conceptual y el excelente 
poder de comunicación.

No obstante, dicho objetivo será meramente retórico a menos 
que un movimiento le dé concreción logística y social. ¿Cómo po-
demos organizar tal movimiento? En términos logísticos, la «na-
turaleza libre» es inalcanzable sin descentralizar las ciudades en 
comunidades unidas por una confederación que se adapten con 
sensibilidad a las zonas naturales donde se encuentran. Las tec-
nologías limpias, como la solar, la eólica, el biogás u otras fuentes 
de energías renovables; agricultura ecológica; e instalaciones in-
dustriales versátiles diseñadas a escala humana que cubran las 
necesidades regionales de los municipios confederados: todo 
ello, se ha de poner al servicio de un mundo ecológicamente 
sensato, fundamentado en una ética de la complementariedad. 
Significa no solo reciclar sino también producir materiales de alta 
calidad que, en muchos casos, puedan durar generaciones. Sig-
nifica reemplazar el trabajo absurdo e inútil por trabajo creativo 
y privilegiar las habilidades artesanales y manuales frente a la 
producción mecanizada. Significa tiempo libre para desarrollar la 
inventiva y participar activamente en la vida pública. Se podría 
esperar que la total disponibilidad de bienes, la mecanización de 
la producción y la libertad para elegir el estilo de vida material de-
seado, más tarde o temprano volvería a las personas moderadas 
en todos los aspectos de la vida frente al consumismo promovido 
por el mercado capitalista.

Sin embargo, ninguna ética o visión de una sociedad ecológi-
ca, por muy brillante que sea, puede ser significativa a menos que 
se enmarque en una política viva. Por «política» no me refiero a 
la gestión profesional del Estado que practican aquellos a quienes 
llamamos «políticos», a saber, representantes elegidos o seleccio-



112

nados para gestionar los asuntos públicos y formular políticas para 
dirigir la vida social. Para la ecología social, la política es aquella 
que se practicaba hace unos dos mil años en las polis democrá-
ticas de la antigua Atenas: democracia directa; asambleas popu-
lares de democracia directa que formulen políticas, y coordinado-
res que se encarguen de administrar dichas políticas y que sean 
fácilmente revocados en caso de no respetar las decisiones de la 
asamblea ciudadana. Soy muy consciente de que la política ate-
niense, incluso en los periodos más democráticos, era imperfecta 
por dos razones: la existencia de la esclavitud y el patriarcado, 
así como por la exclusión de los extranjeros de la vida pública. En 
ese sentido, sin duda alguna difería muy poco de la mayoría del 
resto de antiguas civilizaciones mediterráneas de aquella época 
—y mucho menos de las antiguas asiáticas—. No obstante, lo que 
hacía única a la política ateniense eran sus instituciones extraor-
dinariamente democráticas —con democracia directa incluso— si 
se comparan con las instituciones republicanas de las llamadas 
«democracias» del mundo actual. La democracia ateniense, ya 
sea directa o indirectamente, inspiró posteriormente otras demo-
cracias directas más inclusivas, como en muchas ciudades medie-
vales europeas, en las casi desconocidas «secciones» parisinas 
(o asambleas vecinales) de 1793 que propulsaron la Revolución 
francesa en una dirección profundamente radical, o de manera 
más indirecta, a las asambleas populares de Nueva Inglaterra y 
otros intentos más recientes de autogobierno civil.

No obstante, cualquier comunidad autogestionada que intenta 
vivir aislada y ser autosuficiente corre el riesgo de convertirse en 
localista, incluso racista. De ahí la necesidad de ampliar la política 
ecológica de democracia directa a confederaciones de ecocomu-
nidades y de promover una interdependencia sana en lugar de 
una independencia introvertida y embrutecedora. La ecología so-
cial estaría obligada a enmarcar su ética en una política de muni-



113

cipalismo libertario en la que los municipios, de manera conjunta, 
obtendrían el derecho de autogobernarse mediante redes de con-
sejos confederales a los cuales pueblos y ciudades mandarían a 
personas delegadas revocables encargadas de llegar a acuerdos. 
Todas las decisiones tendrían que ser ratificadas por la mayoría 
de las asambleas populares de las ciudades y pueblos confede-
rados. Este proceso institucional se podría empezar a poner en 
marcha en los barrios de las megaciudades así como en redes 
de pequeñas ciudades. De hecho, la constitución de numerosos 
«ayuntamientos» en grandes urbes como Nueva York o París 
se ha visto frustrada en repetidas ocasiones por grupos elitistas 
bien organizados, en su deseo de centralizar el poder en lugar 
de descentralizarlo.

El poder siempre estará en manos de la élite y las clases diri-
gentes a menos que se institucionalice una democracia directa en 
la que participen personas totalmente empoderadas como seres 
sociales capaces de tomar decisiones en nuevas asambleas co-
munales. Los intentos de empoderar a las personas de esta ma-
nera significan desafiar permanentemente el Estado nación, pues 
implica un poder dual: municipios libres abiertamente enfrentados al 
Estado. El poder que no pertenece a las personas, invariablemente 
pertenece al Estado y a los intereses explotadores que representa. 
Todo ello no significa que la diversidad no sea un desiderátum; al 
contrario: es la fuente de la creatividad cultural. Mas nunca debe-
ría celebrarse en un sentido nacionalista que lo aleje del interés 
general de la humanidad en su conjunto; de lo contrario conllevará 
una regresión al provincianismo y al tribalismo.

Si empezara a desaparecer el concepto de ciudadanía, con su 
capacidad discursiva y su vitalidad política, sería una pérdida sin 
precedentes en el desarrollo humano. Desaparecería la ciudada-
nía, en el sentido tradicional del término, el cual implica formarse 
a lo largo de toda la vida, sobre fundamentos éticos, en el arte de 



114

participar en los asuntos públicos (no esa hueca forma de legiti-
mación nacional en la que suele consistir hoy día). Esta pérdida 
significaría que la vida comunal se vería reducida a los límites de 
la familia; el sentido cívico, al puro ego, y que la esfera pública 
sería completamente reemplazada por el ámbito privado y los in-
tereses privados.

El fracaso de un movimiento ecologista racional y socialmente 
comprometido desembocaría en una sociedad mecanizada, tute-
lada y estéticamente pobre, compuesta, en el mejor de los casos, 
de egos vacuos y, en el peor, de autómatas totalitarios. Antes de 
que el planeta se vuelva físicamente inhabitable, pocos humanos 
habrá capaces de vivir en él.

Por el contrario, una sociedad verdaderamente ecológica abri-
ría el horizonte a una «naturaleza libre» acompañada de una so-
fisticada tecnología ecológica basada en energía solar, eólica e 
hidráulica. Los combustibles fósiles, cuidadosamente tratados, se 
utilizarían para producir energía suficiente para satisfacer nece-
sidades concebidas de manera racional. La producción se desti-
naría por entero al uso, no al beneficio, y la distribución de bienes 
serviría exclusivamente a satisfacer las necesidades humanas, 
respetando las normas que establecieran las asambleas ciuda-
danas y las confederaciones de asambleas. Las decisiones de la 
comunidad se tomarían siguiendo los procedimientos de demo-
cracia directa y cara a cara; y aquellas necesarias para la coor-
dinación las tomarían las personas delegadas que hubieran reci-
bido dicho mandato. Estas decisiones, a su vez, se remitirían de 
nuevo para ser debatidas, aprobadas, modificadas o rechazadas 
por la asamblea de asambleas (o Comuna de comunas) en su 
totalidad, de forma que quede reflejada la voluntad de la mayoría 
plenamente constituida.



115

Los autores

Floreal M. Romero

(1951). Activista libertario y ecologista. Como su padre, abrazó 
las ideas  del anarcosindicalismo español. Es uno de los principa-
les especialistas y divulgadores de las ideas de Murray Bookchin 
en España y Francia. Es agricultor ecológico en Andalucía donde 
fue uno de los fundadores de la “Colectividad los Arenalejos” al 
pie de la Sierra de Las Nieves (Málaga). También está vinculado a 
la Asociación para el Mantenimiento de la Agricultura Campesina 
(Francia). Ha publicado numerosos ensayos comprometidos con 
la lucha libertaria y los libros: Atreviéndonos a poder… Dos textos 
para emprender la salida del capitalismo, Libélula Verde Edicio-
nes, 2017; Actuar aquí y ahora. Pensar la ecología social de Mu-
rray Bookchin, Kaikron, 2021; junto a Vincent Gerber las versiones 



116

anteriores de este libro bajo el título Murray Bookchin pour une 
écologie sociale et radicale, Passager Clandestin, 2014, 1ra. Edi-
ción y Murray Bookchin. Por una ecología social y radical, Libélula 
Verde Ediciones, 2019,  2da edición.

Blog: https://ecologiesocialeetcommunalisme.org/es/ 

Correo electrónico: arenalaides@gmail.com 

Vincent Gerber

Historiador de formación y libertario de corazón, ha dedica-
do gran parte de su obra a la ecología social. Es el fundador de 
la plataforma en línea EcologieSociale.ch, que reúne textos y pu-
blicaciones francesas sobre este movimiento (https://www.ecolo-
giesociale.ch/). Entre otras obras, es autor de Murray Bookchin 
et l’écologie sociale, Ecosociété, 2013 y L’imaginaire au pouvoir. 
Science-fiction politique et utopies. Le Passager Clandestin, 2024. 
Gran aficionado a la ciencia ficción, ha presidido durante varios 
años la asociación Amis de la Maison d’ailleurs, afiliada al Musée 
Suisse de l’Utopie et de la Science-Fiction.

https://ecologiesocialeetcommunalisme.org/es/
mailto:arenalaides@gmail.com
https://www.ecologiesociale.ch/
https://www.ecologiesociale.ch/


117

[Traducido de la página del autor en Le Passager Clandestin: 
https://www.lepassagerclandestin.fr/auteurs/vincent-gerber/] 

Fotografía del autor: https://kurdlat.org/las-teorias-de-ocalan-
y-bookchin-siguen-aplicandose-en-rojava/ 

https://www.lepassagerclandestin.fr/auteurs/vincent-gerber/
https://kurdlat.org/las-teorias-de-ocalan-y-bookchin-siguen-aplicandose-en-rojava/
https://kurdlat.org/las-teorias-de-ocalan-y-bookchin-siguen-aplicandose-en-rojava/




119

Bibliografía

Biehl, J. (2007). Bookchin breaks with anarchism. https://
theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-breaks-
with-anarchism 

Biehl, J. (2012). Bookchin, Öcalan, and the Dialectics of Democracy. 
https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-
ocalan-and-the-dialectics-of-democracy 

Biehl, J. (2015). Ecology or catastrophe. The life of Murray Bookchin. 
Oxford University Press. [(2017). Ecología o catástrofe. La 
vida de Murray Bookchin (Trad. P. Martín). Virus Editorial]. 

Bohny Bruel, B. (2015). Les écueils d’une certaine «décroissance». 
https://benoitbohybunel.over-blog.com/2015/05/les-ecueils-
de-la-decroissance.html 

Bookchin, M. (1962). Our Synthetic Environment. Knopf.

Bookchin, M. (1965a). Crisis in Our Cities. Prentice Hall.

Bookchin, M. (1965b). Tecnología para la vida. https://www.climaterra.
org/post/murray-bookchin-tecnolog%C3%ADa-para-la-vida

Bookchin, M. (1971). Post-scarcity Anarchism. Ramparts Press. 
[(1974). El anarquismo en la sociedad de consumo. Kayros].

Bookchin, M. (1974). Post-Scarcity Anarchism. Wildwood House 

Bookchin, M. (1976). Prólogo. Pour une société écologique. 
Christian Bourgois.

https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-breaks-with-anarchism
https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-breaks-with-anarchism
https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-breaks-with-anarchism
https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-ocalan-and-the-dialectics-of-democracy
https://theanarchistlibrary.org/library/janet-biehl-bookchin-ocalan-and-the-dialectics-of-democracy
https://benoitbohybunel.over-blog.com/2015/05/les-ecueils-de-la-decroissance.html
https://benoitbohybunel.over-blog.com/2015/05/les-ecueils-de-la-decroissance.html


120

Bookchin, M. (1977). The Spanish Anarchists. The Heroic Years 
1868-1936. Free Life Editions. [(1980). Los anarquistas 
españoles. Los años heroicos 1868-1936. Grijalbo].

Bookchin, M. (1986a). Ecology and Revolutionary Thought. En M. 
Bookchin, Post-Scarcity Anarchism. The Anarchist Library 
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-
scarcity-anarchism-book 

Bookchin, M. (1986b). The Power to Create, the Power to Destroy. 
En M. Bookchin, Toward an Ecological Society. Black Rose 
Books.

Bookchin, M. (1986c). Hacia una tecnología liberadora. En M. 
Bookchin, Post-Scarcity Anarchism. The Anarchist Library. 
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-
scarcity-anarchism-book 

Bookchin, M. (1989). Death of a Small Planet. It’s Growth That’s 
Killing us. The Progressive, August, pp. 19-23. http://
dwardmac.pitzer.edu/Anarchist_Archives/bookchin/planet/
planet.html 

Bookchin, M. (1990). El naturalismo filosófico. https://es.anarchistlibraries.
net/library/murray-bookchin-el-naturalismo-filosofico 

Bookchin, M. (1995). Social Anarchism or Lifestyle Anarchism: an 
Unbridgeable Chasm. AK Press. [(2012a). Anarquismo social 
o anarquismo personal. Virus].

Bookchin, M. (1996-2005). The Third Revolution. Popular 
Movements in the Revolutionary Era (vols. 1-4). Bloomsbury.

Bookchin, M. (2000a). Le municipalisme libertaire, une nouvelle 
politique communale ? S!lence, 262 (extr. From Urbanization 
to Cities, Londres, Cassel, 1995).

Bookchin, M. (2000b). Thoughts on libertarian municipalism. https://

https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-scarcity-anarchism-book
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-scarcity-anarchism-book
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-scarcity-anarchism-book
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-post-scarcity-anarchism-book
http://dwardmac.pitzer.edu/Anarchist_Archives/bookchin/planet/planet.html
http://dwardmac.pitzer.edu/Anarchist_Archives/bookchin/planet/planet.html
http://dwardmac.pitzer.edu/Anarchist_Archives/bookchin/planet/planet.html
https://es.anarchistlibraries.net/library/murray-bookchin-el-naturalismo-filosofico
https://es.anarchistlibraries.net/library/murray-bookchin-el-naturalismo-filosofico
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-thoughts-on-libertarian-municipalism


121

theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-thoughts-on-
libertarian-municipalism 

Bookchin, M. (2002). The Communalist Project. Communalism: 
International Journal for a Rational Society, 2. https://theanarchis 
tlibrary.org/library/murray-bookchin-the-communalist-project 

Bookchin, M. (2007). Social Ecology and Communalism. AK Press. 

Bookchin, M. (2010 [1993]). Une société à refaire. Vers une 
écologie de la liberté, Écosociété.

Bookchin, M. (2012b). Rehacer la sociedad. Senderos hacia un 
futuro verde. LOM Ediciones, Colección Ecología-Ciencias 
Humanas.

Carson, R. (1962). Silent Spring. Houghton Mifflin

Dolgoff, S.  (1972). Bakunin in Anarchy. Knopf. [(1971).  Obras 
completas de Bakunin. La Piqueta].

Debord, G. (1967). La société du spectacle. Buchet-Chastel. 
[(2000). La sociedad del espectáculo. Pre-Textos].

Ellul, J. (1977). Le système technicien. Calmann-Lévy.

Galeano, E. (1989). El libro de los abrazos. Siglo XXI Editores.

Gorz, A. (2012). Écologica. Clave intelectual.

Gorz, A. (2023). Crítica de la razón productivista. Los Libros de la 
Catarata. 

Jappe, A. (2020). Las Aventuras de la Mercancía. Pepitas de 
calabaza.

Jarrige, F. (2014). Techno-critiques. Du refus des machines à la 
contestation des technosciences. La Découverte.

Kropotkin, P. (1887). In Russian and French prisons. Ward and 
Downey.

https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-thoughts-on-libertarian-municipalism
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-thoughts-on-libertarian-municipalism
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-communalist-project
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-communalist-project


122

Kropotkin, P. (1892). La conquête du pain. Tresse & Stock.

Latouche, S. (2006). Le pari de la décroissance, Fayard.

Latouche, S. (2008). La apuesta por el decrecimiento. ¿Cómo salir 
del imaginario dominante? Editorial Icaria.

Latouche, S. (2012). La sociedad de la abundancia frugal. Icaria.

Latouche, S. (2021). La abundancia frugal como arte de vivir. El 
Viejo Topo.

Löwy, M. (2012). El ecosocialismo, la alternativa radical a la 
catástrofe ecológica capitalista. Siglo XXI. 

Martínez Rizo, I. (1932). La urbanización del porvenir. Cuadernos 
de Cultura.

Masjuan Bracons, E. (1992). Urbanismo y ecología en Cataluña. 
Madre Tierra.

Marx, K. (1894). Das Kapital. Verlag von Otto Meissner. 

Meadows, D. H., & Club of Rome (1972). The limits to growth : 
a report for the Club of Rome project on the predicament of 
mankind (Reprinted). Earth Island.

Morris, B., Wilbert, C., Purchase, G., Bookchin, M., Hart, R., y 
Aitchey, R. (2017). Deep ecology and anarchism. Freedom 
Press.

Morris, W. (2013). La civilisation et le travail (prólogo de Anselm 
Jappe). Le Passager Clandestin.

Orwell, G. (1937). The road of Wigan Pier. Victor Gollancz.

Sévigny, M. (2001). Trente ans de municipalisme. Ecosociété.

Schumacher, E. F. (1973). Small Is Beautiful: A Study of Economics 
As If People Mattered. Blond & Briggs. [(1977). Lo pequeño 
es hermoso. H. Blume].



123

Solidarité Féministe Kobanê (2015). La lutte des femmes au 
Kurdistan. Vacarme, 71, 198-209. https://doi.org/10.3917/
vaca.071.0198. 

https://doi.org/10.3917/vaca.071.0198
https://doi.org/10.3917/vaca.071.0198


¿Es posible evitar el colapso ecológico sin transformar radicalmente 
la organización política de la sociedad?

Murray Bookchin, padre de la ecología social, nos advirtió hace 
décadas que la destrucción del planeta no es un accidente, sino 
la consecuencia lógica de un sistema basado en la valorización 
infinita y la jerarquía. Esta tercera edición, revisada y aumentada, 
recupera y actualiza el legado de un pensador imprescindible que 
supo tender puentes entre las mejores tradiciones del movimiento 
obrero: el análisis crítico del capitalismo propio del marxismo 
y la vocación autogestionaria y antiestatal del anarquismo.

Floreal M. Romero y Vincent Gerber nos guían a través de la vida 
y obra del neoyorquino, desde su militancia obrera hasta la 
formulación del municipalismo libertario. Lejos de caer en el 
pesimismo o en el "ecologismo de jardín", Bookchin propone 
una salida política concreta: el comunalismo. Una apuesta por 
reorganizar la vida desde el municipio libre, las asambleas de barrio 
y una tecnología liberadora puesta al servicio de las necesidades 
humanas y no del beneficio.

Ante la urgencia de repensar nuestro rumbo civilizatorio, este 
ensayo constituye una aportación ineludible al pensamiento político 
contemporáneo. La propuesta de Bookchin —actualizada aquí por 
Romero y Gerber— desafía al lector a elevar la mirada y considerar 
si la verdadera sostenibilidad requiere, inevitablemente, recuperar 
la dimensión política de la ecología y repensar el rol de la comunidad.

I S B N 978 - 6 31- 6 72 0 -16 - 0

9   7 8 6 3 1 6  7 2 0 1 6 0


	TAPA
	Contenido
	Prólogo a la tercera edición
	Prólogo a la segunda edición
	Para entender a Bookchin
y su pensamiento
	Primeros años: educación familiar y crisis económica
	Militante del Partido Comunista
	Disidencia: desilusión y evolución
	Trotskista
	La vuelta a la razón dialéctica
	La última disidencia marxista: una etapa decisiva
de su pensamiento
	¿Ambientalismo o ecologismo?
	Su fecundo legado: la esmerada elaboración
de la ecología social y el comunalismo
	El Proyecto Comunalista

	Ecología social y decrecimiento
	La sociedad de consumo: la despersonalización
del ser humano
	Por una sociedad de la abundancia
	La promoción de una tecnología liberadora
	Bookchin, ¿partidario del decrecimiento?

	Un proyecto político:
el municipalismo libertario
	La comuna autónoma y descentralizada:
un reto moderno
	El cambio aquí y ahora: el verdadero doble poder

	Conclusión
	Anexos
	Anexo 1: Ecología y pensamiento revolucionario
	Anexo 2: Rehacer la sociedad
	Anexo 3: Hacia una tecnología liberadora
	Anexo 4: La muerte de un pequeño planeta:
el crecimiento es el que nos mata
	Anexo 5: ¿Qué es la ecología social?

	Los autores
	Bibliografía
	CONTRATAPA

